
1



2

《道次第》修学意义

——2008 年秋讲于厦门道次第专修班

首先恭喜大家进入“《道次第》专修班”学

习，同时也希望大家通过这一阶段的学习，真

正走上解脱之路，菩提之路。无始以来，我们

始终在轮回中流转，经历了无数悲欢，无数苦乐，

无数生死。虽然一直在寻求离苦得乐之道，但

因不曾皈依三宝，没有佛法作为指导，始终无

法从中出离。即使在那些已经信佛、学佛的信

众中，也往往由于缺乏善知识引领等种种原因，

修学不得要领，难获法益。于是乎，依然被习

气和轮回的力量所牵引。

轮回之所以有着巨大的力量，原因就在于

我们内心的惑业。所谓惑业，就是因迷惑造作



3

的业力。我们在挣扎，在哭嚎，也在寻求，在

探索，可无论怎么努力，都难以脱身而出。正

如佛经所说，凡夫在轮回中，就像老象落入泥潭，

越挣扎就陷得越深，越难全身而退。

什么叫轮回？轮回不仅是一种现象，根本

还在于，它是一种制造轮回的心理。这种轮回

不在别处，就在我们的身上，在我们的身边，

在生活的每个当下。包括家庭的轮回，情感的

轮回，事业的轮回，人际关系的轮回，等等。

所有这些轮回，都是代表我们内心的一种

迷惑和执著。因为迷惑而执著，因为执著而追

逐。在追逐执著对象的过程中，执著又会随之

增长，使我们进一步再去执著。从起点走向终点，

又从终点走向起点，就像不断转动的车轮，循

环往复，不曾少息。

从这个角度说，轮回就是生命的重复。而

凡夫的轮回，更是生命的低级重复。所以，我

们必须深刻认识到轮回的过患。虽说在座的每

一位可能生活处境不错，但这种快乐是建立在



4

无明基础上，是短暂而微不足道的。佛经中有

个比喻，就像落井的人抓住一根枯藤，虽未立

即落入井底，但井上有猛兽虎视眈眈，井底有

毒蛇翘首以待，而手上抓着的这根救命绳索还

被老鼠不断啃噬。在这危机四伏的时刻，井边

一个蜂窝正在往下滴蜜。这一点点甜蜜，居然

就让他忘记所有险境，忘记当务之急是从井中

脱离。

我们可能不相信世间竟然会有如此愚痴不

堪的人，事实上，凡夫的生命状态正是如此。

在今天这个世界，外在环境已危脆不堪，内在

烦恼也日益深重。直面这种危机，正是寻求解

脱的重要前提。否则，我们就会安于现状，得

过且过。因为世间有的是轮回伙伴，有的是各

种让我们暂时忘记痛苦的浮华表象，让我们误

以为，此处就是家园，就是归宿。

学佛，是要从生命的不良状态中走出，走

向解脱，走向菩提。这是一条需要上下求索的

艰难征途，其难度就在于惑业力量太大。在这



5

个充满诱惑的时代，外在环境极其复杂，学佛

环境同样复杂，到处充斥着种种似是而非的说

法，令人不明真伪，难辨正邪。

在林立的知见前，我们如何选择？靠什么

标准选择？多数人都是跟着感觉走。但我们要

知道，这是十分危险的。因为人最大的问题就

是自我，凡夫心正是建立在自我的基础上。我

们相信自己，事实上，我们无始以来一直都在

相信自己，相信所谓的感觉。但结果却使我们

在轮回中流转不休，没有出头之日。

学习《道次第》，就是帮助我们找到走向解

脱的捷径。如何才能使修学走上正轨，顺利前

行？首先是对这部论典生起信心，而且是坚定

不移的信心。否则，我们最后还是会被感觉牵引，

在不知不觉中偏离方向。

我经常强调学佛起点的重要性，因为起点

就决定了你的终点。如果这个起点是以自我为

中心，无论我们做的是什么，最终都会成为凡

夫心的增上缘，进而发展出轮回的结果。如果



6

这个起点是以三宝为中心，并在前行过程中保

持正确方向，才能使我们走向解脱，走向菩提。

在学佛过程中，方法、目标、态度、重心

是我们必须高度重视的。如果在这几个环节出

现偏差，无论做什么都是表面文章，都没有实

际力用。

大家通过之前两年的学习，增长了不少佛

法知识。但如果对学佛的重心不够明确，也就

仅仅是增长了一点知识。那样的学习，不过是

泛泛地学一学，永远是在被动而非主动的阶段。

虽然学了不少课程，但生命究竟有多大改变？

从佛法中究竟得到多大受用？

学佛的效果，不在于知道多少名相，背诵

多少经典，关键还在于能否用得起来，这才是

学修的关键所在。所以，我们不仅要准确理解

法义，更要将法落实到心行上，切切实实地用

起来。

如果法不能成为改变生命的增上缘，很可

能会成为我执的增上缘，觉得我学了佛法，那



7

些没学佛的不如我。事实上，不少学佛者都有

这种“信仰优越感”。

所以，我们需要明确学佛的重点。这个重

点是在我们内心，而非书本。经教的作用，只

是帮助我们了解心的种种作用和误区，帮助我

们拨开迷雾，正视生命存在的过患和缺陷。

《道次第》中，讲到闻法必须具备六种想。

其中之一，就是把自己当做病人，当做无明大

病的患者。惟有看清这一现实，才能通过修行

来解决问题，解除生命内在的轮回之因，进而

成就佛菩萨那样慈悲智慧的品质，那样解脱自

在的人生。

法在内心有一分作用，生命就会得到一分

改善。这也就是佛法所说的现法乐住，你有一

分实践，内心立刻就能感受一分法喜。不必等

到临终才能检验，不必等到死后才能证明。所

以我现在提倡的是当下因果，当下解脱。如果

方法正确且真正用心，必能获得法喜，从中受益。

各地“《道次第》学习班”中，有不少是社



8

会上的成功人士，他们原来虽然也跑寺院，修

供养，但并没有多少佛学基础，对佛法内涵也

没有多少认识。通过一门深入地学习，在短时

间内就感受到极大法益，得到极大受用。

所以学习不在于时间长短，关键是方法正

确且真正用心。否则的话，往往越学越没有感

觉。因为你所听到的这一切，都不曾用得起来，

都无法对治烦恼，解决问题。这就会使我们对

闻法产生怀疑，产生疲倦，最终退失道心。这

样的情况，不仅在家众有之，出家众也不乏其

人。看的书很多，听的法很多，但最后只是一

种说法，一个形式，只是给自己加上了一点佛

法的包装。解下这个包装，内在的一切依然故我，

毫无改变。

这样的学修，即使学的时间再长，也只是

做做表面文章。我出家后，在佛学院呆了近

三十年，学的经教不少，参访的善知识也不少。

近年来之所以特别提倡《道次第》，正是有感于

大众学修中普遍存在的弊病。



9

弊病主要有两类，一是不得要领，二是偏

执一端。因为法不入心，最后就学出一大堆凡

夫心来。由此，我深深体会到佛法基础建设的

重要性，并将弘法重点转向修学次第的引导，

及皈依、发心、戒律、正见、止观这五大要素。

尤其是前三项，是一切法门修学绕不开的基础，

也是修学佛法的重中之重。

如果我们不了解这个重心，不了解生命的

过患，学佛就不容易走上正轨。或是若有若无

地学一学，或是把经教当做一种说法，或是干

脆学到名闻利养中去。所有这些问题，都是因

为重心没有摆正。不曾找到切实的支点，自然

会四处晃悠，没有着落。

此外，态度必须认真。佛法要说难，确实

也难，八万四千法门怎么会不难？古德说：“难

难难，十担油麻树上摊。”学佛就像把油麻摊到

树上让它不掉下来一样，如何不难？我们需要

面对的，一方面是无量法门，是三藏十二部典籍；

一方面是内心的烦恼惑业，是无始以来所形成



10

的轮回力量。要从这种惑业泥潭中脱身，谈何

容易？

但我们不要一听到难就失去信心。古德又

说：“易易易，百草头上祖师意。”因为每个生

命内在都具足佛菩萨那样的潜在品质，这也就

是佛陀悟道时所证得的，一切众生皆具如来智

慧德相。所以说，佛菩萨始终在我们的六根门

头放光，只是众生被无明所蔽，不见生命真相

而已。

如果我们认准之后，修行就不再是无从下

手的难事，成佛也不再是无法企及的梦想。成佛，

是生命的觉醒，是开显我们的自家宝藏，而非

成就外在的什么，不是无中生有，不是造就全

新产品。我们所要成就的，只是本然现成的东西。

所以，这项任务也难也易，关键是方法正

确。如果没有方法，我们要爬上屋顶困难重重，

但方法正确的话，却可以登上月球，遨游太空。

所谓方法，也就是佛教所说的方便。

佛法虽然典籍众多，但核心无非是解脱的经



11

验。当年，佛陀在菩提树下悟道，说法四十九年，

谈经三百余会，就是为了使众生超越轮回，解

脱自在。

其后，历代古圣先贤遵循佛陀指引的道路，

修行传道，使佛法薪火相继，延续至今。我们

今天学修，同样需要有传承，有善知识指导。

否则的话，凡夫总是喜欢凭个人感觉来抉择法

门，那样学到的佛法，往往是被打上自我烙印的，

是被凡夫心染污的。

所以，态度非常重要，要认真虔诚，不要

自以为是，纵容个人感觉。许多信众特别热衷

于朝圣或拜见师父，今天学这个经教，明天修

那个法门，把学法当做集邮，当做收藏，当做

互相攀比的资本，但哪一个都没时间真正入门。

这样的修行结果，也就可想而知了。

当然，开始会有一个多方接触和选择的阶

段。一旦作出正确抉择，需要做的就是正确重复，

在重复中巩固，在重复中加强。如果我们找到

一条正确道路，就要老老实实地跟着走。走到



12

一定阶段，才可以放松地四处看看风景。

佛法以信为能入，智为能度。我曾给温州

《道次第》学习班成员说过，学修离不开四个一，

那就是一个目标、一张地图、一位导师、一群

伙伴。

一个目标，就是解脱。不少人害怕解脱，以

为一解脱就无法再过正常生活，就要和这个世

界永别。事实上，我们所要解脱的是烦恼、迷

惑而非其他。解脱烦恼、迷惑之后，我们才能

自由自在，不被轮回所缚，这也是学佛的真正

意义所在。进一步，我们不仅要自己解脱，还

要发心帮助更多的人走向解脱。

一张地图，就是《道次第》。这是宗大师为

我们提供的，从学佛到成佛的简明套路。其中，

对每个步骤解决的重点和所应达到的标准都有

详细说明。我在戒幢佛学研究所讲述《菩提道

次第略论》课程时，对每个步骤的用心原理和

修学规则都作了展开说明。只要把那一百多讲

课程用心听下来并准确理解，相信大家就能把



13

握佛法修学的基本理路。

一位导师，就是依止修学的善知识。如果

你们对我有信心，就老老实实地跟着学。不是

我需要你们对我有信心，而是具备信心之后，

你们才能和法相应，才能从中真正受益。其实，

你们的信心对我也是一种责任。但从佛法修学

的需要来说，却是必不可少的前提。阿底峡尊

者的弟子们祈请尊者加持时，尊者的回答是：“弟

子啊，我求你们的信心。”事实也确实如此，惟

有具足信心的弟子，才有能力纳受上师加持。

否则，就会像《道次第》所说的覆器那样，即

使法雨周遍，也是滴水不沾，空空如也。每天

就在自己的感觉中转悠，那是玩什么呢？就是

玩轮回，最后辛苦的还是自己。

一群伙伴，就是菩提道上的同修。你们要

互相提携、互相促进。我们总在说发菩提心，

说要帮助天下众生，这就必须从身边的人做起，

对身边的人宽容、爱护、平等、慈悲。如果连

周围的人都无法相处，菩提心从何修起？



14

这次，专修班制定了相关公约，主要是针

对以往出现的一些陋习而规定。所有的戒律和

规定都是针对人性弱点而施设，当然会在某方

面和我们的感觉发生冲突。但我们要知道，顺

着感觉就是顺着凡夫心，虽然现在可能感觉很

舒服，但未来后果堪忧。因为那是在给凡夫心

增加养料，最终使你成就一个巨大的凡夫心。

古德讲：“处事不求无难。”说明障碍也是

修学的增上缘。比如每天都有人恭敬着我，那

种感觉似乎很不错，好像自己是佛菩萨一样。

换作你们，也会觉得舒服。但当这种恭敬变成

诽谤或其他种种考验时，内心是否会在冲击中

产生变化？是否还能如如不动，泰然处之？这

时就能看出你是不是真有料，是不是当得起这

份恭敬。

所以，逆缘也很重要，它更能让我们看清

内心的缺陷，看清修行的薄弱之处。我以前一

直是当法师的，很单纯。这些年逐步做一些办学、

弘法方面的事，希望为四众弟子提供一个修学



15

平台。在做事过程中，逆缘会随之而来。这就

是考验心性的时候，是交出修行答卷的时候。

我感觉自己这几年能有一些进步，在某种程度

上，正是得益于做事。这也就是古德所说的历

事练心吧，通过一些逆缘来磨炼心性，调伏习气。

当然，学习不是靠公约。但要让我们的不

良习惯得到修正，离不开相应规范。希望专修

班的学员不是来这里丰富业余生活的，而是确

实意识到轮回过患，从而主动自觉地寻求解脱，

改善生命。

学佛是我们自己的事，不是谁在约束你。

只是当你学法尚未走上轨道时，需要外缘的推

动。一旦走上轨道，就不再需要这些，而会主

动自觉地求法。就像五祖送六祖过江时说：“是

我渡你吗？”六祖的回答是：“迷时师度，悟了

自度。”

这个班的学习为期两年。两年的时间，在

生命长河中非常短暂。希望你们珍惜这一因缘，

不要想着走捷径，想着还有更好的法，结果转



16

了一圈，再回头已是百年身。

还有不少人，总在说“我很忙，没时间，

等有了时间再好好学。”其实，每个人的一天都

是 24小时，所谓忙，无非是你觉得还有更重要

的事，必须优先处理那些事情。那些因为忙而

被搁置的，无非是我们觉得不重要的。但我要

告诉大家，解脱才是生命中最重要的事，与此

相比，你们现在追求的事业、金钱，都只有暂

时的、微不足道的意义。

如何才能走向解脱？《道次第》为我们指

明了一条稳健而直接的道路。整个《菩提道次

第略论》系列讲座有 114 讲，这是我在苏州戒

幢佛学研究所的讲课录音，也是我近年来向信

众大力推荐的。我看弟子的标准，就在于是否

用心学过这套《道次第》。凡是没有在这上面下

过功夫的，都不能算是我真正的弟子。

最后，衷心祝愿“道次第专修班”的每个

成员都能认真参与，圆满完成两年的学习，在

菩提道上打下扎实基础。



17

《道次第》修学漫谈

——2008 年秋讲于西园寺般若堂

学习这件事，确实大有学问。我们现在的

学习，多半是一种学院式的学习，是停留在书

本知识上的学习，甚至对知识本身的掌握都不

是很完整，很准确。在心行上的作用，那就免

谈了。这样的学习，哪怕学得再多，过一段时间，

在社会上忙一忙，可能就丢光了。因为它没有

落实到心行上，没有转化成内在的生命品质，

所学只是浮光掠影，流于形式。尤其对在家居

士来说，平日事情很多，用于学法的时间有限。

如果泛泛而学，是不可能达到理想效果的。

我不知道你们现在到底学得怎样？仅仅考

试一下或写篇文章，说明不了多少问题。关键

在于，学进去没有？所学法义在心行上产生作

用没有？

【一】

为什么将《道次第》作为专修班的重要学



18

习内容？原因在于，这部论典为我们提供了非

常简明的修学套路。通过这一引导，可以使我

们摆脱凡夫心，进入解脱的轨道，成佛的轨道。

修行的作用是什么？简言之，就是完成心

行到生命轨道的调整，最终完成内在品质的改

善。我们的起心动念，既来自于固有串习，同

时也在强化这一串习。而我们现有的心行基础

就是凡夫心，就是轮回的轨道。所以，这些心

念都是和六道相应的，和地狱道相应，和饿鬼

道相应，和畜生道相应。再好一点的，是和人

道相应，和天道相应。

从心念形成生命轨道，代表着生命的因果，

生命的缘起。它既是外在的，也是内在的，因

为每种外在结果都是内在心行的外化。三恶道，

是由内在烦恼所导致；佛菩萨，也就是由生命

品质所决定。我们找到问题根源，也就知道修

行的重点在哪里，需要调整的是什么。

《道次第》中，宗大师为我们建立了从道前

基础到下士道、中士道、上士道的修学引导。



19

其中每一部分，都是通过对某个法义的思维和

观修，使心行契入其中，完成某一阶段的修行。

如道前基础，是通过思维暇满而发心皈依。然

后进入下士道，通过念死无常、念三恶道苦、

皈依三宝、深信业果来完成人天乘的修行。中

士道和上士道，也是同样的修学理路。

【二】

思维法义的作用，是帮助我们建立一种认

识，形成一种观念。如思维暇满，是帮助我们

认识暇满人身的巨大价值，认识它的难得易失。

当我们学修相关内容时，对现有人身是否生起

这一认识？是否真切感受到它的殊胜之处？

如果学了《道次第》之后，关于暇满的认

识依然停留在书本上，依然是宗大师的说法，

而我们仅仅是了解这一知识，知道暇满、义大、

难得这些名相，并未落实到心行去认识，并未

意识到人身多么重要。我觉得，这种学习是没

有多少意义的。

真正的学佛，是把这一法义转化为自身观



20

念，并以此反观，对现有人身生起如理如法的

认识，知道如何珍惜人身，使用人身。归纳起来，

有这样几个步骤。其一，掌握暇满人身的知识，

知道其中究竟说了什么。其二，将知识转化为

自身观念，成为人生观的组成部分。其三，以

此看待自身问题，将所学观念运用于修行和生

活。倘能按照这一次第落实，那就意味着，我

们真正懂得了法义，懂得了其中内涵，而不仅

是字面的意思。也只有这样，所学才能成为自

家宝藏，而不是一些用来自我满足的知识，或

是一些向别人展示的说法。

以上步骤中，闻思修都已具备。不是说，

必须在座上禅修才是修行。《道次第》的禅修，

包括观察修和安住修。所谓观察修，是通过对

法义的思考和认识，逐步落实为自身观念。所

谓安住修，就是对法义确定无疑并进入相关心

行轨道。比如学修暇满，首先是由“人身难得

今已得”的庆幸而生起珍惜之情，然后安住其中，

保持这种心理状态。



21

当然，这种修行不是一次就能奏效，就能

定型的。因为我们内心还有许许多多的固有串

习在干扰，在抢占心灵频道。稍不留神，又会

在惯性力量中回到原有轨道。此时就需要再思

考，再观察，再用法义进行对照，直到这种珍

惜之心再次提起。真正意识到，人身是今生最

大的财富，是唯一可以用来改变命运的机会，

必须牢牢把握，有效使用，以此成就它所蕴含

的最大价值和究竟利益。

用现在的话说，思维暇满就是帮助我们重

塑价值观。那么，这个价值究竟是什么？换言

之，活着的理由是什么？若对人生没有深层思

考，反而容易找到一个打发自己的理由，比如

人们常说的“为了孩子，为了家庭，为了事业，

为了享乐”等等。他们认可这些理由，就能心

甘情愿地付出一生。当然，这种认可往往带有“自

欺”和“随众”的成分。所以，那些比较有思

想的人就不容易满足于这一答案，他们看到了

这些理由的虚幻，也不认同其中的价值，但又



22

找不到足以说服自己的理由。对于想要找到答

案而无从知晓的人来说，这种思考是极其痛苦

而无望的，不少人甚至因此走上了绝路。

所以这不是一个简单的问题，而是关系到

我们的安身立命之处。找到答案，也就找到了

人生的究竟价值，我们才能确定自己究竟要什

么，不要什么。所以，这是关系到整个人生的

大事，也是关系到尽未来际的大事。

通过对暇满人身的思考，我们是否建立了

与此相应的价值观？是否找到了生命的终极目

标？这是需要自我考量的，如果没有确切的答

案，就说明我们这一阶段的学习尚未过关。

【三】

我们对《道次第》的任何一法，都要这样

来落实，才能使修行走上正轨，次第进入下士道、

中士道、上士道。

下士道的修学，主要是念死无常、念三恶

道苦。关于念死，论中提供了很多思考角度，

使我们保持对死亡的警醒。具备这些认识后，



23

我们还要借助思维使之转化为自身观念，并以

这一观念看待死亡，完成心行调整。其作用在于，

通过念死来放下执著，从而摆脱凡夫心和由此

形成的串习。

念三恶道苦，则是通过对这种痛苦的恐惧，

达到止息不善行为的效果，进而对三宝生起依

赖和信心。轮回中的每个众生，都是无助而不

能自主的。因为我们不能把握命运，不知去向

何方，所以需要寻找依赖。多数人会把家庭、

孩子作为依赖，这就形成了养儿防老的传统。

从目前来看，这一观念也因种种现状发生改变，

所以人们又开始转向储蓄或购买保险等，以此

增加安全感。但这些就能靠得住吗？我们所要

寻找的，是托付身心的依赖，是整个人生的保险，

这就需要寻找摆脱轮回的究竟归宿。

《道次第》中，对每一法义的思维都具有导

向性。定位准确之后，还需要有量化指标，达

到深信不疑的程度。如果将信将疑，或是“宁

信其有不信其无”的模糊认识，是难以完成心



24

行调整的。这个标准是什么？比如对三恶道的

思维，考量的标准，就是畏惧恶道苦而寻求依赖，

从而对三宝生起真正的皈依之心，止息不善行

为。

皈依，是下士道修行的重点，也是贯穿佛

法修学的核心。如果对三宝信心不足，修行是

不可能入门的。我们对一切教理能否如实接受，

对一切法门能否信受奉行，都取决于我们对三

宝的信心。有多少信心，就能获得多少法益。

所以，在《皈依共修仪轨》的观察修部分，不

仅要念死无常、念三恶道苦，还要思维三宝功

德。事实上，念死和念恶道苦的目的，都是为

了对三宝生起信心。如果意识不到自身处境，

三宝再好，也无法引起重视。就像对健康人来

说，医术再高明的医生，也不会觉得多么重要。

而对身患绝症的病人来说，若能出现一个治愈

他的医生，必然会紧抓不放，视为救星。也正

因为如此，医生才能对他产生作用。

很多人念佛都不能念得相应，原因何在？



25

一方面是对轮回的险恶处境缺乏危机感，一方

面是对三宝的重要性认识不足。如果他觉得眼

下这个地方很安全，很舒适，自然会乐此不疲

地过日子。念佛，也不过是为了把这个日子过

得更好一些，还是为过日子服务的。这样的念，

怎么可能和佛菩萨相应呢？

【四】

在下士道的修行中，念轮回苦是帮助我们

生起皈依心。贯穿到中士道，则是生起出离心

的必要前提。当我们说到“轮回的本质是苦”，

对这个问题有多少认识？或许有人会说：“天天

念苦不是太消极了吗？”这个世界有越来越多

的消遣和娱乐，似乎也不见得有那么苦。

从感觉而言，佛法也说有苦、乐、忧、喜、

舍，并非一味的苦。从现象来看，“善业感得乐果，

恶业感得苦果”，也是有苦有乐。那么，佛陀为

什么又说“人生是苦”呢？这正是佛陀对轮回

所作的本质判断，所谓“有漏皆苦”。对于这一

观念，我们认识到什么程度？接受到什么程度？



26

不少人担心，这种对苦的认知会影响现实幸福，

于是心存抗拒。如果我们不去想，苦就不存在

了吗？显然，回避是解决不了问题的。

我们希望解决苦，就要正视人生的现实。

众生都是避苦而趋乐的，但我们能否找到一种

快乐，无论何时享受都是快乐的？无论享受多

久都是快乐的？倘能具备这些特点，才是本质

性的快乐。事实上，我们找不到这样的快乐。

因为世间所有快乐都是建立在某种前提下，享

受到一定程度就会转为痛苦。反之，痛苦却是

具有本质性的，若不加以解决，我们时时都会

生活在痛苦中。

如果不吃饭，就会饱尝饥饿之苦。在这种

痛苦被缓解之前，始终都是苦的，而且会越来

越苦，直到生命结束。此时，吃饭就会成为快

乐，因为它使饥饿得到缓解。可见，快乐不过

是对痛苦的一种缓解。当身心产生任何一种需

求，都会带来不同程度的痛苦，在它被满足前，

痛苦会持续存在。而且，这些痛苦不是一次满



27

足就能彻底解决的。因为我们的身心会源源不

断地产生需求，制造痛苦，这就是“有漏皆苦”

的本义。

【五】

这种认知，是我们发起出离心并寻求解脱

的重要基础。说到解脱，也有不少人会感到恐慌：

“现在的种种幸福，是否会随解脱而消失？”这

就需要了解，解脱究竟是什么？《道次第》中，

宗大师明确告诉我们：能解脱的是什么？所解

脱的是什么？我们为什么要解脱？如何获得解

脱？

佛教所说的解脱，就是解脱生死，解脱轮

回。而生死和轮回的根源，又在于我们的惑和

业。业，是由心念及言行造作的种子。惑，则

是无明和烦恼，其中有见惑和思惑之分。见惑，

指无明形成的种种错误认识，如身见、边见、

邪见等错误观念。一旦见道，这些迷惑将彻底

瓦解。此外，还有很多错误认识产生的烦恼，

也就是思惑。这就需要在见道后不断作空性观



28

修，在观修过程中，将心灵尘垢逐步去除。当

所有心垢被清空，就能成就解脱，证得圣果。

所以，解脱不是解脱外在的什么，不是放

弃所有走入山林，那只是抵达解脱的方式之一。

当然，放弃是一种容易见效的重要手段，但终

究还只是助缘，关键是在于心行调整。如果内

心惑业尚未去除，即使住到月球上，一样会烦恼，

一样会痛苦。反之，若能断除惑业，当下就是

净土，就是现法乐住。

【六】

我们看清生命真相，就会知道活着究竟是

为什么，知道生从何来、死往何去。否则，就

会因迷惑而形成种种错误的知见、观念和想法，

并由此产生烦恼。因为观念制造心态，当观念

出现问题，心态自然会存在问题。

我们每天要面对很多事情，不同的人也有

不同的处理方式。不论什么方式，归纳起来，

无非是正确和错误两种。所谓正确，就是和事

实真相相符；所谓错误，就是和事实不符，是



29

盲目而充满情绪的处理方式。以正见如实观照，

就会透彻事物真相，从而发展出智慧。反之，

则会引发诸多烦恼。所以，认知心理学也是通

过对认知的调整来治疗心理疾病。因为这些疾

病的根源就在于错误观念，及由此产生的错误

想法。

唯识学中，将这种错误想法称为遍计所执，

即出于妄情而对一切现象产生妄执。世间任何

一种现象的存在，都是依因待缘而起，属于依

他起。当我们面对这个依他起的现象时，往往

会把固有的错误观念投射其上，从而产生错误

设定。唯识学经常举的例子就是：黑夜中把绳

子误以为蛇，吓得魂飞魄散。再如我们所熟悉

的“杯弓蛇影”，也是同样的例子。其实，凡夫

的整个认识都存在这一问题，都是带着有色眼

镜在观察世界。我们所看到的一切，都是被自

身经验和观念处理过的，带有强烈的主观色彩。

我们想要解脱，首先要摆脱这种错误观念的

束缚。怎样才能摆脱？这就必须发展出如实见。



30

所以在今后的学修中，还要将重点落实到对正见

的掌握，以及将正见转化成止观的禅修上。

整个佛法的学习，无非就是学解脱、学慈

悲。三藏十二部典籍，八万四千法门，最终都

是帮助我们完成这两大任务。其中，又以解脱

为本，因为慈悲就是解脱的延伸和圆满。当我

们获得解脱之后，看到无量众生还在饱受痛苦，

发愿解救他们，把自己获得的解脱经验告诉他

们，就是菩提心，就是慈悲的修行。在具备解

脱能力之前，这种慈悲都是不圆满的。

佛教所说的涅槃，也不是指死后的境界，

而是一种息灭。在我们内心，有贪的火，嗔的火，

痴的火。这些无明之火不断燃烧，在相续中形

成一种强大串习，进而导致种种烦恼。当烦恼

现前，心就会陷入其中，面对的是烦恼，感受

的也是烦恼。我们看待任何人，任何事，都是

这种烦恼的投射，使生命在躁动不安的状态中

不断制造轮回。

涅槃，是对烦恼的彻底止息，对轮回的彻



31

底止息。我们又靠什么力量去止息？就是靠空

性慧。空性所呈现的，是一种寂静、喜悦、祥

和。这种寂静不是没有声音，而是一种内在力量，

这种力量是安静而强大的，会源源不断地散发

出喜悦，这就是解脱之乐，涅槃之乐。

【七】

我们通常所感受的快乐，只是一种粗糙、

易变的感觉，是身心渴求被解决时产生的满足

感。但我们要知道，凡是依赖外在得到的快乐，

都是暂时的，不究竟的，必然带有负面作用。

因为在依赖过程中，内心又会形成相应的串习。

当串习形成而依赖对象又失去时，串习就落空

了，无处安住了，于是就惶惶然不可终日。人

们依赖上班来打发时间，一旦退休，就心无所属，

百般无聊。人们依赖家庭来寄托感情，一旦爱

人变心，就身心崩溃，备受伤害。这样的例子

还可以举出很多，凡是给我们带来伤害的，都

是我们曾经依赖、曾经在乎的对象。

这种痛苦，正来自我们内心形成的串习。



32

没有这种依赖的串习，无论世界怎么变化，都

无法对我们造成伤害。我们使用电脑并形成依

赖前，没有谁会说：“少了电脑就不会过日子。”

可对现在的很多人来说，电脑已是生活、工作

中的一个重要道具。一旦离开，轻则感觉不便，

重则心生失落。为什么电脑会变得这么重要呢？

关键就是内心形成了依赖电脑的串习，而这种

串习需要得到满足。

任何串习都代表着一种需求。这种需求不

是与生俱来，也不是从天而降，是我们逐步培

养起来的。当一种需求出现，我们就以相应的

方式予以满足，并因此产生快感。一旦快感消

失，我们又会为了得到快感而不断重复这一过

程，最终形成串习。可是有一天，我们突然发现，

那个依赖已久，甚至被我们视为自身一部分的

东西没了，真是要命的打击。

不少人因为失恋而痛不欲生，其实在遇到

对方前，独自一人是不是就那么痛苦呢？是不

是就活不下去呢？显然不是。为什么曾经拥有



33

再失去之后会如此难以忍受呢？问题就在于，

他们在恋爱过程中已形成依赖的串习。当这种

串习足够强大，就会像胶水一样，把我们牢牢

粘在上面。这时再要分开，自然会感到撕心裂

肺的痛苦。

现代人为什么浮躁不安？就是内心有种种

力量涌动，总是想着：我要干什么，我该去找谁。

这些念头，正来自无明制造的串习。观修的作用，

就是使串习不再有现行机会，就像火，没有木

柴就不会继续燃烧。所以在佛法修行中，见性

始终是核心所在。

【八】

生活中，每个人都是在强大的串习中，商

人有商人的串习，学者有学者的串习，艺术家

有艺术家的串习。这种串习就像磁场一样，影

响着各自的生活方式、行为习惯，甚至我们与

生俱来的相貌。要和这些串习斗争，是一个艰

难的过程。因为串习来自长期的培养，不仅仅

是心理力量，一定程度之后还会物化，转化为



34

力量巨大的生理习惯。所以，我们面对串习时

往往身不由己，就像老象溺泥，不能自拔。如

果我们不愿任其摆布，势必发生激烈冲突。要

想在这场斗争中取胜，一方面需要毅力，一方

面还需要善巧，需要有效的方法。《道次第》所

提供的，就是帮助我们调整心行的引导。从正

确认识到形成观念，然后再用正确的观念思考

问题，由此调整不良串习，改善生命品质。

你们学了一年《道次第》，只能算是这门课

的一年级，应该继续二年级、三年级的学习。

如果能在三年内把《道次第》按以上要求学好，

今后就有能力学修任何一部经论，就懂得怎样

认识并应用这部经论。

《道次第》不仅对佛法作了纲领性的归纳，

更包含着一种方法、一种规则。从这个意义说，

三藏十二部典籍、八万四千法门都可以用《道

次第》来统摄，可以按以上所说的步骤学修。

在掌握《道次第》的基础上，或是继续学习中观、

唯识，以此加强正见；或是继续学习《入菩萨



35

行论》等，以此深化对菩提心的实践。这样修行，

将是一条成佛的直接路线。

如果觉得听过《道次第》就算完成任务，

并不懂得怎样运用，那还是停留在知识层面。

即使再学其他种种经论，那也不过是在知识上

增加一些知识，依然不会对心行产生影响，依

然不会起到学佛的作用。久而久之，就会对修

学失去信心。再或者，就是跑来跑去，以为自

己只是没有找到合适的法门而已，却不知从自

身寻找问题。那样的话，再好的法门对你也是

没办法的。

目前，整个教界多数都是这个情况，虽然

学一些佛教知识，做一些佛教事业，但用心仍

是凡夫心的延续，并未因为学佛而改变。因为

心行基础没有改变，学得再多，也感受不到法

益。到最后，甚至对法的兴趣也会逐步失去。

作为在家居士的学习，因为时间有限，更要讲

究效率。而《道次第》就是一部最简明的引导，

值得我们大大用心。直接针对心行存在的问题，



36

逐一认识，逐一解决。

【九】

此外，教界还普遍存在不得要领或偏执一

端的问题，这两种情况也是因为缺乏完整的修

学套路。传统的修学方式，往往是跟随一个师

父。但在明眼师长难得一见的今天，这种个人

化的方式会导致很多弊端。遇到一个念佛的师

父，他告诉你要念佛；遇到一个诵经的师父，

他告诉你要诵经；遇到一个持咒的师父，他告

诉你要持咒；再遇到一个参禅的师父，他告诉

你要参禅。如果不懂得将这些修法纳入整个修

学体系，必然会无所适从。

作为佛法修学，是存在一个普遍规则的。

我们首先要了解这个规则，具备这个基础，才

有能力继续学习任何法门，才不会出现偏差。

否则，过早的一门深入往往会带来片面甚至错

误的认识。就像盲人摸象那样，虽然也摸到了，

但只是局部而已，对整体依然一无所知。甚至

会因为对局部先入为主的印象，从此放弃对整



37

体的探究，这是很可悲的。

在今天这个信息化的时代，可以接受的知

识太多，没有一定的消化能力，看得越多，可

能越茫然，越无从下手。所以，首先要把框架

建立起来，然后才知道，这一法门属于整个修

学体系的哪一部分，应该从什么样的角度，以

什么样的方式来修学。也正因为如此，近年来，

我始终在提倡《道次第》的学习，目的就是帮

助大家认识这种普遍规则。

最后，将以上所介绍的修学步骤作一归纳：

一是准确理解法义，二是形成人生观念，三是

以此认识问题，四是调整不良串习，五是重复

正确心行，六是改善生命品质。我希望，专修

班的学习不要浅尝辄止，而应继续深入。按照

刚才所说几个步骤，把每个修法真正落实到心

行，真正运用起来。



38

《道次第》修学地图

——2008 年秋讲于南普陀寺青年佛学进修班

近年来，《道次第》在汉地日渐盛行，这一

现象绝非偶然，而是反映了大众在修学上的实

际需要。今天是一个全球化的时代，资讯空前

发达。对学佛者来说，不必出门就可接触汉传

各宗乃至三大语系的相关典籍和开示，这种便

利是过去无法想象的。

但任何事物都存在利弊两方面。这些资讯固

然使学人眼界大开，见识增广，但同时也给修

学带来新的困扰。如果没有能力对众多学说进

行处理，这种便利往往会令学人莫衷一是，造

成思想理路的混乱。仅汉传佛教已是博大精深，

再加南传、藏传，没有超凡的学习能力，结果

必然是不得要领。或是茫茫然不知从何处入门，

或是偏执一端，片面抓住一点而视为佛法全部。

是以，不少学佛者都希望将佛教众多经典浓

缩一册，就像基督教以一部《圣经》概括全部



39

教义那样。有鉴于此，古今大德都编写过关于

佛法修学的概论。在众多概论中，《道次第》以

其完整而清晰的修学套路备受瞩目。民国年间

由大勇法师译出《菩提道次第略论》后，太虚

大师就亲自作序推荐。其后，法尊法师又在汉

藏教理院以随讲随译的方式译出《菩提道次第

广论》，将本论完整介绍给汉地学人。近十多年

来，汉藏两地法师纷纷讲解或注释本论，各地《道

次第》学习小组也蔚然成风。对有心学修的佛

子来说，本论不仅能使我们在短时间内把握佛

法纲要，更有详细的修学指导，尤其在基础部分，

是修习任何一个法门必须具备的前行。

《道次第》的修学理路，从道前基础开始，

经下士道、中士道至上士道，概括了凡夫直至

成佛的整个过程，内容极其丰富。不必说《菩

提道次第广论》，仅薄薄一册《略论》，也是文

约义丰，内涵深厚。若无有效的学习方法，仍

会不得要领。那么，我们学习《道次第》时

应该注意哪些问题呢？我觉得，主要是抓住两



40

点——首先是目标清晰，其次是方法正确。

【一、从目标与方法说起】

1．目　标

对学佛者来说，什么才是正确的目标？现在

到寺院烧香礼佛的人很多，他们也有目标，但

这些目标和佛法指引的目标是否一致？同学们

通过一年的学习，是否明确自己究竟为什么要

学佛？是来增加一些佛学知识吗？是来丰富一

下业余生活吗？还是来学习改善人生的方法？

如果对目标模糊不清，我们就不知会走向何方，

也不知最终会收获什么。

那么，学佛的目标究竟是什么？根据《道

次第》的思路，可分为初、中、高三级目标。

所谓初级目标，就是继续保有人的身份，

且是离八无暇（非三恶道、非盲聋喑哑、非世

智邪辩、非佛前佛后、非北俱卢洲、非无想天

等）、具十圆满（众同分圆满、处所圆满、依正

圆满、无业障圆满、无信解障圆满、大师圆满、



41

世俗正法施设圆满、胜义正法流转圆满、正行

不灭圆满、随顺资粮圆满）的人身，因为这一

身份才能用于修学。这在五乘教法中属于人天

乘，在《道次第》中属于下士道的内容。

所谓中级目标，就是解脱烦恼、解脱生死、

解脱轮回，这是佛法的核心所在。佛陀对世间

最大的贡献，就是为众生提供了解脱的方法。

如果不想解脱，学佛是不可能有深度的，甚至

可以说，还算不上合格的佛弟子。关于解脱的

修行，在五乘教法中属于声闻、缘觉二乘，在《道

次第》中属于中士道的内容。

所谓高级目标，是令生命达到究竟圆满，

并帮助众生达成这一目标。成佛不是成就外在

的什么，不是得到一种职称或地位，而是成就

无限的慈悲和智慧，成就佛菩萨那样的生命品

质。这在五乘教法中属于菩萨乘，在《道次第》

中属于上士道的内容。

我们对照一下，自己究竟想要达到什么目

标？或者说，现有目标是否与此相应？如果我



42

们学佛的目标不是以上任何一项，显然是错误

的定位，需要加以调整。

2．方　法

明确目标之后，还要寻找抵达目标的方法。

这种方法，佛教称之为“乘”。所谓乘，就是帮

助我们抵达彼岸的一种途径，也是将我们从因

地驶向果地的运载工具，通常有三乘、五乘之

说。三乘，即声闻乘、缘觉乘和菩萨乘。五乘，

则在之前增加人、天二乘。在五乘教法中，人

天乘为得生人天之法，声闻、缘觉二乘为解脱

之道，菩萨乘为成佛之道。

做任何事都要有正确方法，否则就会南辕

北辙，事与愿违，所以首先需要对方法进行选

择。世间很多宗教哲学同样是以解决生命问题

为目标，但因方法有误，其结果或是颠倒，或

是不尽圆满，终非究竟皈依。信仰是人生最为

重大的选择，我们选择佛教为皈依，就必须知

道佛教好在哪里。很多人声称信佛，却不知佛

教特质，不知佛法殊胜所在，只是为了祈求保佑、



43

寻找慰藉而已。这种所谓的信，是无法帮助我

们真正导向真理、导向解脱的。

择定方法之后，还要对此生起信心，这样，

我们才会积极运用方法来改造人生。信心有多

深，对人生的改变就有多少。就像是治病，若

对医生和治疗方案充满信任，自然会严格遵照

医嘱，努力配合治疗，从而达到最佳疗效。反之，

若对此缺乏信心，疗病时就会三心二意，或根

据个人好恶选择性地接受治疗，或在治疗同时

擅自增加偏方，不按疗程进行。事实上，这正

是目前很多人的修学现状，试了很多方法，却

不够完整；修了很长时间，却没有次第；走了

很多弯路，却不曾总结原因。最后甚至对佛法

产生怀疑，事实上，问题的症结正是在于自身

而非其他。

3．《道次第》的框架

《道次第》为我们提供的，是修学的常规套

路，其框架由道前基础和修学次第两部分组成。

在道前基础部分，主要讲述闻法态度、依



44

止法、暇满、义大、难得等内容。在修道次第

部分，主要介绍下士道、中士道和上士道的修

习内容，也就是前面所说的初、中、高三级目标。

如果把修道看做盖楼的话，道前基础就是最初

的地基部分。惟有打好地基，房子才能拔地而起，

层层递进。在这个次第上，是不可能取巧或省

略的。不少学佛者但求速成，对基础不以为然，

短时间看似乎进展较快，但发展下去，或是停

步不前，或是走偏出错，或是因为某些挫折对

信仰产生怀疑。就像房子，如果不打地基，即

使盖起来也是岌岌可危，随时可能倒塌。

【二、道前基础】

1．正视生命缺陷

佛法的根本作用，是帮助我们改善生命品

质。所以，前提是认识到这一系统存在的问题，

否则是不可能认真学佛的。就像一个病人，在

不知病情前怎么会采取治疗措施？怎么会积极

配合治疗？



45

生命由物质和精神两部分组成，佛法称为

五蕴。在此系统中，身体会制造吃喝拉撒、生

老病死等种种麻烦，内心则有情绪波动、欲望

炽盛等种种不安定因素。人为什么要忙来忙去？

一方面是为了满足身体的基本需求，但更多时

候，是为了满足欲望引发的恶性需求。在断除

无明前，这些恶性需求会源源不断地被制造出

来，使我们应接不暇，疲于奔命。

而那些圣贤、禅者所以能随遇而安，处处

自在，就因为他们内心是独立的，除基本温饱

外不需要任何东西来填补，来支撑。因为不需要，

就不会觉得缺少什么，更不需要为此奔忙。当

内心不再制造烦恼，制造需求，当下就是自足的，

就能不断散发喜悦和安详。所以，我们需要从

生命自身来寻找问题，因为轮回、烦恼的根源

就在内心，是来自生命内在而非外在环境。

2．端正闻法态度

怎样才能改善生命？必须依靠法。通过闻

法和对法的实践，使法在生命中产生作用。



46

说到闻法，不是坐在讲堂或打开录音就可

以，那只是听见说法的声音而已。真正意义上

的闻法，是让法义完整无误地进入心田，这就

必须端正闻法态度，远离各种过失。心是接受

法义的器皿，这个器皿必须向上、洁净、完整，

才能将所闻法义原原本本地纳入心田。如果器

皿倒扣，哪怕听得再多，也是法不入心。如果

内有污秽，所闻法义就会被我们的成见处理过，

不再纯正。如果器身有漏，所闻法义就会很快

流失，无法在内心储存生根。不仅学佛如此，

学习任何知识都要具备这三个条件。首先是用

心听闻，其次是不带成见，第三是深入思考，

这样才能正确接受所学内容。

此外，还要依六种想，这是帮助我们端正

学法态度的六种观想。我们为什么要学佛？社

会上有不少学者也在研究佛教，也看了很多经

论，但他们只是把佛法当做研究课题，是为了

写论文，为了得到学术成果。以这样的出发点

研究佛学，和做世间任何学问并无差别。即使



47

研究得再精微，也不会对人生产生什么影响，

因为这种研究和做人是在两条不同轨道上进行，

没有一个产生作用的交叉点。而我们学佛是为

了安身立命，为了究竟解决人生问题，这就需

要把自己当做病者，把佛法当做药物，把善知

识当做医生，把学修当做疗病，把如来当做正士，

同时对正法生起久住想。这些观想直接关系到

心对法的开放程度，关系到我们对法的接受程

度。

3．依止法

《道次第》中，将依止法作为入道根本，是

道前基础的重要内容之一。所谓依止，就是对

善知识生起绝对的依赖。当然，前提是你所依

止的确实是善知识。若不加选择地随意依止，

盲目生起信心，是很容易出现问题的。所以佛

陀在强调依止善知识的同时，也特别强调法的

作用，告诉我们要“依法不依人”。因为依止是

为了更好地学法，而不是和善知识建立什么个

人关系，所以法才是最终的检验标准。



48

现代教育强调独立思考，很多人会把这一

习惯带入学修中，根据个人好恶对法进行选择，

进行取舍。但我们要看到，这些选择和取舍是

建立在我们现有的认识上，其基础就是无明，

是不可靠的。若不放下成见，就会不断在现有

思维误区中徘徊，不断地走弯路。

真正的善知识应该是和法统一的，或者说，

就是法的化身。那么，怎样才是具格善知识呢？

《道次第》中，宗大师提出了十个标准，分别是

具足戒、具足定、具足慧、德行圆满、精进、

通达教理、通达真实、说法善巧、具足悲悯、

断除疲厌。但很多时候，我们未必能遇到具足

所有条件的善知识，那又该怎么办呢？是不是

永远寻找下去，等待下去呢？如果那样，可能

一生都没机会开始修学。所以宗大师接着告诉

我们，若找不到具足十德的善知识，可退而求

其次，具备五个条件即可。但从目前现状来看，

恐怕具备五德的师长都不易遇到，不妨再把条

件放低一点。但不能无限制地放宽，有三点是



49

必须的：一是具备正见，二是戒行过关，三是

具有悲心。其中尤以第一条最为重要，否则的话，

不仅没有收获，还会形成邪知邪见，断送法身

慧命。

在学修过程中，善知识的作用就像向导。

如果我们前往一个从未涉足的危险区域，途中

布满荆棘、虎狼出没，仅靠个人感觉判断，靠

自己想当然地摸索，迷路或发生意外都是必然

的。最保险的方式，是认准一个熟悉地形的向

导，无条件地服从并跟随。若对向导将信将疑，

就很难随其走完全程。基于此，《道次第》特别

强调依止法的修习，要求学人“视师如佛”、“观

德莫观失”，不断培养并守护对师长的信心，由

此生起无条件的信仰。当然，依止前必须按以

上所说的条件认真观察。否则就会像跟错向导

那样，最终迷失方向。从这个意义上说，选择

善知识远比选择职业、婚姻更为重要，因为这

是关系到生命走向的根本大事。

4．暇满、义大、难得



50

思维暇满、义大、难得，是对我们现有的

身份进行评估。

所谓暇满，即前面所说的离八无暇、具十

圆满。这一人身究竟蕴含多少价值？一般人只

是以此谋生，以此享乐，甚至成为这个身心的

奴隶，一辈子都在为他的衣食忙碌。活着是为

了生存，生存是为了活着。再或者，也不过是

用来积聚财富，博得功名，但这些也是不长久

的。一旦死亡到来，任何名利都无法带走，无

法用来和死神进行交易。

从佛法来看，这个身份却是巨大的宝藏。

因为一切众生都具有和佛菩萨相同的生命层面，

只是这种潜在品质尚未作用而已。正如《涅槃

经》所说：“一切众生所有佛性，为诸烦恼之所

覆蔽，如彼贫人有真金藏不能得见。”我们怀有

宝藏而不自知，反而四处乞讨，流转六道。怎

样才能开发这些潜在品质并最终成佛？基本的

前提，就是具备人身，而且是有暇圆满的人身。

从这个角度来说，成佛的价值有多大，人身的



51

价值就有多大。

这个身份不仅价值巨大，而且难得易失。

或许人们对人身易失还多少有些感觉，因为现

实中的确有太多致命的意外，太多飞来的横祸。

但对人身难得却未必认同，现在世界有这么多

人口，生个孩子也很容易，这一身份似乎并不

难得，不值得视同拱璧。但从宏观来看，相对

于无量无边的六道众生，生而为人的机会确实

微乎其微。我们有幸感得人身，惟有珍惜他，

善用他，才不辜负此生。

5．道前基础的作用

学习《道次第》，不是掌握一些知识或名相

就可以，还要将其中的每个认识落实于心行。

论中，是通过观察修和安住修来完成这种转变。

比如修习暇满，需要不断思考现有身份的价值，

思考他的难得易失，直到这些思维转化为自身

观念，关于暇满的修行才算入门。但这种认识

未必是稳定的，一段时间后又会模糊，这就需

要重新修习，不断巩固。《道次第》所说的每一



52

个观念，都要通过反复修习来落实。从而使正

念逐步发展，逐步替换原有串习。因为我们内

心就是一个善恶交锋的战场，如果不能使正念

成为主导，那么左右局面的，自然会是贪嗔痴，

是固有串习。

佛法是心地法门，一切修行最终要落实到

内心，这就需要营造适合善法生长的土壤。有

了这个前提，才能依次进入下士道、中士道、

上士道。道前基础的作用，正是为修行营造良

好的心灵环境，就像播种前必须清理田地那样。

我们的内心，因长期疏于管理而杂草丛生，乱

石嶙峋，如果不加修整就直接播种，即使日后

护理得再精心，也不可能有多少收获。因为生

长空间已被杂草和乱石占据，在将这些垃圾清

空之前，种子是没有立足之地的。

【三、下士道】

在三士道修行中，宗大师将前两种命名为

“共下士道”和“共中士道”。所谓共，是说中



53

士道为上士道的基础，而下士道为中士道、上

士道的共同基础。就像三层楼房的第一层，既

有自己的独立空间，也与其上两层所共。缺乏

这个基础，“更上一层楼”就是无法实现的空话。

从整个佛法修行来看，下士道所着重的人

天善法并非终极目标，而是为解脱和成佛服务

的，因为那才是佛法的不共之处。我们还要看

到，即使佛教所说的人天乘，也有别于世间善法，

有别于其他宗教。换言之，这是佛教特有的人

天善法。现在不少人将人天乘和世间善法混为

一谈，不分彼此。甚至不少教内人士也热衷此道，

这是有严重弊端的。从长远来看，可以说是对

佛法建立基础的摧毁。因为佛教的人天乘是建

立在缘起因果的正见之上，而这种见地为其他

宗教或世间善法所无。如果混淆两者区别，就

是对缘起因果的否定。此外，两者遵循的德行

也不一样，不能简单地划上等号。

在下士道的修行中，主要包含念死无常、

念三恶道苦、皈依三宝、深信业果四项内容。



54

1．念死无常、念恶道苦

念死和念恶道苦虽是下士道的修行内容，

但对中士道、上士道的修行也很重要。以此作

为基础，才能进一步发起出离心，发起菩提心。

念死无常，是认识到这一身份的脆弱性。

关于念死的修行，必须具备三点认识：一、死

亡是必定的，二、死期是不定的，三、死时除

佛法外余皆无益。念三恶道苦，则是使我们对

此产生恐惧。基于这种恐惧，就不敢造作堕落

之业，就会主动寻找摆脱恶道的方法。否则，

必如“无知者无畏”那样，因无知而毫无顾忌

地造业。其实，这种无畏并不是真的对恶道之

苦无所畏惧，而是根本没想到这一点，或根本

不相信这一点。那样的话，堕落也就在所难免。

如果不能保有人身，未来就不能修行，解脱自

然也就无望了。

所以，念死和念轮回苦的真正目的，是为

了提醒我们减少贪著，更不要为此造业。与此

同时，还要寻找人生的真正归宿，寻找究竟出



55

离恶道的方法。这个方法就是皈依，也是下士

道的修学重点。无论念死无常还是念恶道苦，

本身都不是为了增加我们的恐惧，而是以此引

导我们生起皈依之心。在无边轮回中，我们稍

有不慎就会堕落。即使现在暂时保有人身，也

是极其脆弱的，随时都会失去。所以我们需要

不断提醒自己，看清自己在轮回中的危险处境。

惟有保持这种清醒，才不至被眼前名利所迷惑，

被眼前安乐所陶醉。

2．皈　依

谁能指引我们出离恶道？惟有佛法僧三宝，

这也是我们的究竟皈依处。

皈依的重点有二，一是认识三宝功德，二是

强化三宝在内心的分量。在座的多数都已皈依，

但我们有没有认识到三宝功德？进一步，三宝

在我们内心究竟占有多大分量？如果没有分量，

佛法就不可能对人生产生影响。凡是我们觉得

不重要的人，即使天天见面，也会视若无睹；

凡是我们觉得不重要的事，即使天天在做，也



56

不过是机械运动。这样的人和事，对我们无非

是些虽有若无的影像而已。反之，我们觉得重

要的人和事，才会牢牢占据整个身心，使我们

的一切都围绕这个重点进行，就像人们对挚爱

的事业，就像母亲对心爱的独子。当这种爱在

内心有着压倒一切的分量时，整个人生都会投

入这种爱，哪怕为此舍弃一切，哪怕为此付出

全部。那么，三宝在我们心中的分量能否与之

相比呢？

皈依，不仅是走入佛门的仪式，而是一直

可以修到成佛的法门。皈依的最终目的，是成

就我们的自性三宝。所以，从学佛到成佛的整

个过程都没有离开三宝，都是不断念佛、念法、

念僧的过程，否则就会偏离正道。从目前现状

来看，皈依往往流于形式。很多人虽然皈依了，

但对三宝并没有多少认识，佛法对人生也没有

多大影响，整个生命还是以自我为中心。近年来，

我一直在各地提倡“皈依共修”，并撰写《皈依

修学手册》，目的就是帮助大家深化对三宝的认



57

识，强化三宝在内心的分量。真正的皈依，是

要从自我中心的惯性中走出，开始以佛法为中

心的人生。只有这样，才算正式走上学佛之路。

否则，不论读了多少经典，修了多少供养，仍

是凡夫心的延续，仍和修行了无干系，最多不

过是培了一些福报。

我曾将佛法要领总结为五大要素，其中就

以皈依为首。在皈依对象中，佛代表学习榜样

和成就目标，法是成就解脱的方法，僧是指导

我们使用方法的老师。当然，不是所有出家人

都能担当这一职责，还需要选择善知识。所以，

皈依本身就包含着修行，也就是明确目标、掌

握方法、依止师长。在这一修行过程中，我们

还要时时忆念三宝功德。惟有对三宝深具信心，

称念“南无布达耶，南无达玛耶，南无僧伽耶”

时才会相应，才会具有力量。如果念的时候没

有投入心力，只是有口无心地念一念，是不可

能产生多少作用的。

就像拿着一根鸡毛往桌上扔，桌面是不会



58

留下痕迹的。但要抡起一块石头往下砸，桌子

就会砸出一个窟窿，甚至完全垮塌。为什么？

因为石头很重，很有分量。其实心念也是一样，

凡是我们关注的，投入很多心灵能量的，就会

像那块沉重的石头一样，砸到哪里，哪里就发

生改变。我们应该有这样的经验，平日很在意

的人或事，不必刻意去想，也会不断在内心浮

现并对我们产生影响。我们念三皈也好，念佛

号也好，能否念得相应，关键在于认识它的重

要性。如果没有在内心引起重视，没有认识到

念诵的意义，即使觉得应该去做，也是没有力

量的。所以，修皈依时必须用心，而不仅仅是

追求数量，不仅仅是想着今天要完成这些任务。

修行是一种正确的重复，惟有质量加上数量，

才能在重复中巩固正念，加强正念。

3．深信业果

深信业果也是下士道的重要修行内容，其

中包括见和行两方面。见就是缘起因果，行就

是止恶行善。



59

佛法非常重视正见。所谓见，就是一种世

界观、人生观。什么是生命延续的规律？什

么是世界形成的规律？世界和我们又是什么关

系？对于这些问题，佛法的解释就是缘起、因

果。说到因果，很多人往往关注外在因果，比

如做了什么事，感得什么结果。事实上，因果

同样离不开我们的心。

生命包括物质和精神两方面。其中的精神

系统，是由观念和心态组成。而这些观念、心

态又和自身认识有关，和日常积累有关。我们

做每一件事，在客观上虽然会过去，但由此形

成的种子却会储藏在我们内心，继续产生作用。

当某个种子积累到一定程度时，就会在众多种

子中成为主导，时时抢占心灵频道。其结果，

又会使这一种子继续膨胀，继续壮大。若是任

其发展，贪婪者会越来越贪婪，暴躁者会越来

越暴躁。想要改变这种发展势头，使生命沿着

正确轨道前行，必须从观念进行扭转。

从佛教来看，生命是无我的，哪种情绪或



60

观念都不能代表我。我们现在的很多能力和习

惯，都是儿时没有的，是在成长过程中逐步形

成的。但这些习惯并非固定不变，我们昨天感

兴趣的东西，今天未必还有兴趣。今天不感兴

趣的，未来又可能产生兴趣。为什么会有这些

变化？也和我们的心态有关，和生命内在的需

求有关。

我们有什么需求，就会追求什么。从这个

角度来说，人生种种就是以需求为因，由此产

生的追求结果。但这些因也是自己培养起来的。

我们今天的很多需求，古人并没有，也一样可

以过日子，一样可以过得有质量。我们今天之

所以产生那么多需求，和环境有关，更和自己

有关。如果不清楚自己要什么，不要什么，就

会在外界诱惑下不断产生需求。而当这种需求

被满足之后，又会在内心产生一种依赖，形成

一种力量。一旦需求得不到满足，就会失落难

过。事实上，当我们没有产生相应需求前，有

没有这些都不会对我们产生影响。



61

另一重因果，则是以身口意三业为因，由

此形成善、恶、无记的不同业力。这些业力不

仅会给我们自身带来快乐或痛苦的结果，表现

出来，也会使别人感到快乐或痛苦。此外，善

的力量会将我们导向善道，恶的力量会将我们

导向恶道。所以轮回也是内心制造出来的，是

内心的延续和呈现。比如饿鬼，代表永无满足

的极度渴求，这种心态被强化后，生命就会呈

现饿鬼的状态。阿修罗是代表嗔恨和斗争，当

这种心态走到极端，生命就进入阿修罗的状态。

畜生则代表愚痴，除饮食男女外没有更高追求，

如果人也只是为了生存而生存，没有任何精神

追求，那和动物是没有本质区别的。可见，每

种生命状态都是内心的显现。

我们有什么心念，就会产生什么力量，最

终造就与之相关的性格乃至人格，影响生命的

未来发展。我们现在的生命状态，是由过去的

所作所为决定。而现在的积累，又会形成未来

的结果。所以，佛教特别重视生命的当下，也



62

就是把握现在。唯识宗认为，三世中仅当下是

实有，过去和未来都是假有。因为过去已然过

去，未来尚未到来。但我们怎么知道有过去？

正是从现有经验中认识。我们为什么知道有未

来？也是从现有经验去推断。我们现在做了什

么，积累了什么生命经验，就会导向什么样的

未来。我们有能力把握现在，也就有能力把握

未来，决定未来走向。

《道次第》中，将业的特点归纳为业决定之

理、不作不得、作已不失、增长广大四点。也

就是说，不曾造作的业无法感果，已经造作的

业不会失去。不仅如此，业力还会继续发展。

我们懂得业果之理后，就要积极止恶行善。因

为恶行会招感苦果，而善行会招感乐果。即使

从自私的、自我保护的角度来说，我们也应该

这样去做。只有止恶行善，生命才能进入良性

循环，才能有光明前景。否则，我们自己就会

成为最大的受害者，首当其冲的受害者。



63

【四、中士道】

中士道的修行目标是解脱，这就需要知道：

究竟要解脱什么？又靠什么去解脱？因为修行

也像打仗一样，需要知道敌人是谁，又以什么

战略击败对方，才能有的放矢，有效进行对治。

1．轮回是苦

轮回之根不在别处，就在我们内心的惑和

业。惑，是无明我执；业，是烦恼和由此造作

的业力。所以，真正要解脱的不是某个环境，

也不是某些外在现象，而是产生现象的根源。

否则，我们会有永远对治不完的问题。

然后，我们还要意识到轮回的过患，意识

到轮回的本质是苦，这是修习解脱的前提。如

果我们觉得外边的世界很精彩，觉得无尽的轮

回很有趣，怎么舍得离开，又怎么会发起出离

心呢？甚至很多佛弟子都觉得：自己各方面都

很顺利，再学点佛法，心态也不错，保持这种

状态就好，何必修什么解脱？这就是因为我们

对轮回之苦缺乏认识，所以把虚假当做真实，



64

把短暂当做永恒。当我们身处顺境时，想不到

这一切都是幻灭的，是不可长久的。惟有透彻

轮回本质，我们才能居安思危，充分利用现有

生命，为未来做好准备。

关于轮回苦的思维，《道次第》主要从总苦

和别苦两方面做了介绍。

其中，总苦又分八苦和六苦两项。前者为

我们熟悉的生、老、病、死、爱别离、求不得、

怨憎会、五蕴炽盛八苦，不再一一展开解释。

后者为无有决定、不知满足、数数舍身、数数

受生、数数高下、无伴之过六点。一是无有决定，

我们在轮回中不断转换身份，和众生的关系也

不断改变，时而结为亲朋，时而反目成仇，不

可贪爱。二是不知满足，我们对欲望的追求永

远不知满足，并由此带来无尽烦恼。三和四是

数数舍身、数数受生，我们不断经历生离死别

的痛苦，看到别人死亡时固然难过，自己要离

开世界时，更是万般不舍，痛苦难当。五是数

数高下，我们在世间的地位时高时低，时而贵



65

为国王，时而沦为乞丐，时而万众景仰，时而

遭人唾弃，就像游戏一般，无须留恋。六是无

伴之过，当我们要离开这个世界时，没有任何

人可以携手同行，即使同时遭遇死亡，也会随

业风各自飘荡，形单影只。

别苦则对轮回中的不同处境作了剖析。六

道中，不仅三恶道充满痛苦，即使在人、天、

阿修罗这些善道中，同样充满种种不能自主的

痛苦。因为轮回的本质就是惑和业，就是一台

不断制造痛苦的永动机。人类的所有努力，包

括五千年文明，无非是为了缓解由此而来的痛

苦。我们不断赚钱、不断改善环境，归根到底，

是为了缓解内心的某种饥渴，某种躁动。但缓

解只是暂时的，痛苦却从未停息。不吃饭就会

挨饿，天冷了就会受冻，不睡觉就会疲劳，只

要不去缓解，这些痛苦时刻都会发生。而所谓

的快乐，只是痛苦出现时使之得到暂时缓解。

我们用吃饭来缓解饥饿造成的痛苦，并由此获

得快乐，但这种快乐是短暂的，如果吃饱后不



66

及时停止，快乐立刻会转为痛苦。可见，这种

快乐并非本质的。

那么，有没有本质上的快乐？无论何时享

受、无论享受多久都快乐的事呢？有人说：生

起善念就能带来本质的快乐。这个答案似乎有

理，但我们要看到，在凡夫的境界中，即使心

生善念，也可能因行善被误解或没有回应而痛

苦失落。因为这种善念不是纯粹的，还夹杂着

其他各种心理，是有限而有漏的善。惟有无限、

无漏的善，超越轮回的善，才能带来绝对的快

乐。而我们现有的凡夫品质，则决定了这种长

久的、无法根治的痛苦。

2．发出离心

当我们认识到轮回的本质是苦，认识到现

有生命品质的过患，就不会对轮回中的盛事抱

有任何期待，从而希求解脱，这就是出离心。

出离心有程度和纯度的不同，惟有透彻轮回之

苦，出离心才能发得真切。否则的话，那种出

离心是有水分的。就像很多闹着离婚的夫妻，



67

总在吵也总没离。原因就在于，其中还有爱恨

交织，或有种种责任牵挂，所以念头始终摇摆

不定，无法决断。若无丝毫感情和责任的羁绊，

就会对婚姻生起强烈的出离心，分手也就势在

必行了。其实，“我要出离轮回”的愿望，和“我

要离婚”的用心状态是一致的，不同的只是所

缘。一是要出离轮回，一是要离开家庭。虽然

对象不同，但愿望的性质相同。所以说，能否

出离的关键，就在于我们对轮回还有没有眷恋，

还有没有不舍。如果没有这一切，当下就是解

脱的。问题在于，我们虽然有了出离的愿望，

但这一愿望并未纯粹到没有任何杂质，或是强

烈到没有任何干扰。所以，还要配合相应的手段，

使出离心得以壮大。

中士道的修行，是通过发起出离心而达成解

脱。通常，只是把出离心作为愿望来说明，但

我认为，也可把它理解为一种出离的能力，这

个能力就是空性见。从这个角度来说，出离心

也可以分为两类，一是世俗的出离心，一是胜



68

义的出离心。当然，这部分可以归到空性见再讲。

3．解脱的方法

解脱的方法，就是戒、定、慧三无漏学。

戒，是帮助我们建立一种和解脱相应的生

活方式。我们现有的生活方式，是和轮回相应，

和烦恼相应的，这就决定了我们要流转生死。

我们想要从中出离，必须从生活方式开始改变。

所以，佛陀不仅为出家行者制定了沙弥戒、比

丘戒，还为在家居士制定了五戒、八戒。不少

人把戒律看做束缚，甚至看做对人性的禁锢。

事实上，佛陀制戒的真正目的绝非束缚，而是

帮助我们建立和解脱相应的生活规范，帮助我

们真正获得自在。如果说是禁锢，那么，它只

是对凡夫串习的禁锢。就像为维护社会安定需

要将罪犯收监改造一样，为了获得内在安宁，

也需要将某些制造混乱的串习禁锢起来，有针

对性地加以转化。如果任由罪犯作恶，整个社

会将一片混乱；如果任由串习活动，整个身心

将躁动不安。所以，佛陀特别制定了种种戒律，



69

通过对生活方式的规范来安顿身心，重建秩序。

然后是定，虽然持戒可以使生活变得简单，

使内心趋于清净。但这不等于没有妄想，所以

还要进一步修定，将心安住在正念上。否则，

第六意识会不断展开活动，不断翻出念头。就

像一潭布满淤泥的水，稍稍一点波澜，就会搅

起大片杂质，使心进入混沌状态。所以需要通

过修定将所有念头平息下来，当杂质被沉淀后，

观照力才会生起。其实，心是具备自我观照和

检视能力的。只是我们总被外在事物牵制，总

在不断攀缘，总在掀起内心波澜，从而忘失了

这种观照功能。定的修行，就是对种种心念进

行管理并使之平息。

在这个前提下修观，才能照见空性，唤起

内在的解脱能力，从而断除无明烦恼。当心在

觉醒状态下，烦恼是没有力量的。就像虚空显

现的种种影像，尽管来来去去，却不可能粘著

其上，染污虚空。所以，见道就是见到空性。

然后还要修道，将尘封已久的阿赖耶识进行清



70

扫，这一过程需要到十地才能完成，所谓“金

刚道后异熟空”。此时，我们的生命版本就得以

升级，生命品质就得以改变。

以上就是解脱道的修行步骤。首先通过戒

定慧清除轮回之因，进而唤醒自身的解脱能力，

也就是佛教所说的涅槃。涅槃并非死亡，而是

内在的寂静。获得这一能力，就会永远处在喜悦、

祥和的状态中。这种快乐无须花钱去买，无须

刻意寻找，也无须通过外在环境来营造。因为

它是来自生命源头，会源源不断地向外流淌，

这就是解脱之乐，涅槃之乐。

现在，多数人对解脱都很陌生，甚至不再

奢望，这和修行传承的中断有一定关系。事实

上，解脱并没有像想象的那么艰难。因为解脱

不是成就外在的什么，而是内心本具的能力，

只要认识到了，然后熟悉它、使用它就是。将

来，我们会把解脱作为重点来弘扬。在此之前，

还要着重于基础建设，因为解脱需要相应的前

行和心灵环境为基础。禅宗讲直指人心，见性



71

成佛，但不是人人都能在善知识引导下豁然开

朗，桶底脱落。事实上，只有极个别的上根利智，

才能在那石火电光的一瞬见道。所谓上根利智，

并不是我们所以为的聪明人，而是烦恼障极薄，

就像窗纸那样一捅即破。如果烦恼厚如高山，

坚如钢板，恐怕十方诸佛也是无可奈何的。

【五、上士道】

从解脱的角度说，三乘是共同的。声闻乘

讲解脱，菩萨乘也讲解脱，不同的只是解脱手

段。我们可以通过修学《阿含》解脱，也可通

过修学唯识、中观来成就解脱。虽然方法不同，

但所获能力是相同的，所谓三乘同坐解脱船。

当我们有了解脱经验之后，看到芸芸众生

还在轮回中为蝇头小利周旋，为此造作堕落恶

业，就要生起悲悯之心，将这一经验和众生分

享。从这个角度说，菩萨道就是解脱道的延伸

和圆满。所谓延伸，就是把解脱的经验延伸到

众生身上。不仅追求自己解脱，同时还要带领



72

着一切众生走向解脱，这个过程便是慈悲的修

习，菩提心的修习。成佛所成就的，就是佛菩

萨的内在品质，就是无限的智慧和慈悲，二者

缺一不可。正如宗大师在《道次第》中所说：“方

便与慧，随学一分，不得成佛。”这个方便，正

是利益众生、度化众生的种种手段。

1．修智慧

以往，某些宗派在修行上比较强调无分别。

这一观念流传至今，使不少学佛者都以为，修

行就是不分别，不需要学什么经教，不需要想

什么问题，坐下禅修才是正经。但究竟坐在那

里干什么？多数的人，不是打嗑睡，就是打妄

想。禅修是为了明心见性，但我们究竟要明的

是什么心？见的是什么性？究竟怎样去认识？

其实很多人并不清楚，这就是因为没有正见。

这样的话，很可能会把不是真正要见的当做真

实，或是把修行出现的一点感觉当做究竟。修

行需要经历内心调整，这是离不开分别的。所

以学佛应该从分别到无分别，而非直接从无分



73

别入手。在《道次第》的修行中，从道前基础

直到止观，都是通过分别完成的。

现在的认知心理学也意识到，人的心态和

观念有莫大关系。若要调整心态，必须从改造

观念开始，否则，这些观念会不断制造身心、

社会等各方面的问题。怎样调整观念？在成长

过程中，我们对世界已形成固定的看法和认识

模式。现在必须对这一模式重新审核，并以佛

法正见进行调整。所谓正见，就是对世界的如

实认识。在此基础上，我们对世间万象才能了

了分明，不增不减。如果用来观察的眼睛就有

问题，所看到的世界，自然也是扭曲、模糊乃

至完全错乱的。

而所有的认识又会对人生产生影响。由正

确认识发展出智慧，由错误认识发展出烦恼。

认识到其中分歧，我们面对每件事，都要以佛

法智慧去考量，去判断。通过正确的观察修，

将正念逐步替换原有的错误观念，使内心逐步

接近见道的状态。此时再辅以无分别的力量，



74

就能直接契入了。所以无分别要以分别为基础，

以此纠正错误的观念和心态。缺乏这个过程，

我们很难从心灵误区中走出。即使勉强自己坐

下去，也不过是在一大堆烦恼中纠缠，或者将

妄想误以为修行境界。所以从修智慧的角度来

说，必须有正见指导，这就像地图一样，是我

们抵达目标不可或缺的指南。

2．修慈悲

慈悲也就是悲悯之心，这是每个人都具备

的心灵品质。但我们的慈悲极其有限，且若隐

若现，极不稳定。而佛菩萨的慈悲，则是无限

的大慈大悲。为什么人们都愿意称念观音圣号？

原因就在于，观音菩萨对一切众生都能生起平

等的悲心。当我们达到这种心灵品质时，就与

观音菩萨无二无别了。

怎样才能达到这一目标？就要发起菩提

心。在大乘佛法中，空性见为三乘共因，而菩

提心则是大乘不共因。《道次第》中，以形象的

比喻说明了两者之间的关系。就像耕作，土地、



75

阳光和水是植物生长的共因，而播下的稻种、

麦种则属于不共因。播下稻种，就会收获稻米；

播下麦种，则会收获麦粒。无论播下什么种子，

生长所需的条件是相同的。佛法修行也是同样，

三乘都要成就空性慧，为共因。惟有大乘才需

要发起菩提心，为不共因。反过来说，惟有发

起菩提心，才是真正的菩萨行者。否则，即使

读诵大乘经论，修学大乘法门，依然不是合格

的大乘行人。

当然，这不是说声闻人就没有慈悲心。因

为声闻行者同样修慈悲喜舍，同样住持佛法、

弘化一方，同样有许多慈悲利他的行为。不同

的是，声闻的慈悲是随缘而行，而大乘的慈悲

是有承担的，是将利益一切众生作为使命，尽

未来际、永无疲厌地去做。这样的慈悲，就要

通过菩提心的修行来成就。

菩提心大体可分为三类，分别是愿菩提心、

行菩提心、胜义菩提心。愿菩提心，就是我要

尽未来际利益众生的愿望。行菩提心，就是将



76

愿望落实于行动中，以六度四摄广泛利益众生。

胜义菩提心，是证得空性后，从中生起平等无

限的悲心。

在实践菩提心的过程中，我执是最为重大

的障碍。有些人可能就说：“我为什么要利益

众生？”还有些人觉得：“我对众生不感兴趣。”

因为凡夫所行的慈悲是建立在自我感觉上，有

好恶，有取舍。要对所有人平等无别地生起悲心，

而且是发自内心的愿望，谈何容易？

所以，宗大师在《道次第》中为我们安排

了两种修行方法，一是修七因果，一是修自他

相换。

修七因果，是要思维一切众生和自己在无

尽轮回中曾互为亲人，通过这一认知，解决“我

为什么要利益众生”的问题，因为人们对亲人

还是愿意利益的。之所以不愿利益其他人，正

是觉得他们和自己没关系。这就需要认识其中

关联，然后培养对他们的好感。

修自他相换，就是要把对自己的关注转向



77

一切众生。我们为什么对众生不感兴趣？其实，

无非是对自己或自己喜欢的人更感兴趣，觉得

没人比自已更重要。当我们建立这种自我中心

的串习时，自然无法平等地利益他人。现在，

就要通过角色互换来完成转变，将对自己的爱

恋和执著转向众生，将对众生的冷漠和放弃转

向自己。在此过程中，我们要思维我执带来的

过患，思维利他带来的利益。通过这种思维我

们会发现：生活中，凡是过分在乎自己的人，

必然烦恼重重，因为他们总在得失中计较，总

在怀疑自己受到伤害。而那些处处为他人着想

的人，反而是快乐自在的，因为他们心中只装

着众生，已经容不下那些为自己算计的烦恼了。

通过这些思维，就能逐步淡化我执，发心

利他。除了座上的观修，我们还要在座下实践

种种利他行，使心量逐渐打开，慈悲逐渐生起。

那样的话，不仅我们自己会感到快乐，周围的

人也都会喜欢你，接近你。关于菩提心的具体

修法，可根据“修学菩提心”的六讲光盘来学习，



78

其中有较为详细的介绍。

【六、结束语】

以上，将《道次第》的内容作了大致介绍。

在我所接触的信众中，凡用心学过《道次第》

且方法对路的，都能对佛法生起信心，并将心

行导入修行轨道。希望大家对这一阶段的学习

引起重视，根据我在戒幢佛学研究所讲的一百

多讲《略论》课程认真学习。奠定这一基础，

对将来修学任何一个法门都能有莫大帮助。



79

《道次第》修学要领

——2004 年春讲于戒幢佛学研究所

我们应当发心为利益六道一切众生成就佛

道而学习佛法。

做每一件事情，都是从发心开始的。学佛

的要领，也在于如何用心。所谓修行，固然是

对行为的修正，但关键还必须善用其心。所有

的修行方法，归根结底是用来帮助我们调整心

行。如果不善于用心，即使遍学三藏、广修道场、

接引无量众生学佛，也无法使我们抵达解脱之

道。甚至可以说，和成就佛道了不相干。

我们每个人，都有着无始以来形成的用心

习惯。仔细分析一下，我们做哪件事不曾用心

过？若是没有用心，便不可能将事情做成。但

我们一向关注的，只是做事的结果，却从未在

意自己是以怎样的心做事。这种忽略，正是所

有问题的症结所在，也是一切众生至今流转生

死的症结所在。



80

很多学佛的人也不例外。他们所关注的，

是修了什么法门、做了什么功德，如此等等。

却从不曾反省，自己是以怎样的心在做。正因

为如此，虽然修了几十年，仍未摆脱原有的用

心习惯，摆脱凡夫心的系缚。

那么，出家是否就不存在这些问题呢？不

少人出家以后，虽然生活改变了，所做的事情

不同了，但用来做事的心却未曾改变。事实上，

这种情况非常普遍。看起来，几十年都在学佛、

修行、弘法，实际上，凡夫心却有增无减，只

不过表现形式有所不同罢了。为什么出现这样

的结果？因为他们在做这一切时，没有正确的

发心。于是乎，表面看是在学佛、修行、弘法，

实际还是在培养贪嗔痴，增长凡夫心。这正是

许多人修行却没有成就的原因所在。

所以说，修行的关键就在于用心。我们必

须彻底改变过去的用心方式，以出离心和菩提

心做事，这才是成就佛道必须具备的心行。当然，

菩提心可能无法一步到位。但我们应当时常作



81

这样的观修和训练，做任何一件事，都要发心

为利益所有众生而做，为解脱六道一切有情的

痛苦而做。

心行的成就是一种积累，也就是良好习惯

的养成。只要我们不断这样观修，菩提心的力

量就会日渐增长。当菩提心具有足够力量之后，

便能战胜凡夫心，消除由此带来的一切负面作

用。

“舍凡夫心，发菩提心”，是我们必须明确

的修学核心。离开这个核心，即使事业做得再大，

经论研究得再深，往往只是在以另一种方式助

长我们的凡夫心。虽然做的是佛教事业，但只

是积累了一些福德资粮；虽然学的是佛教典籍，

但只是增加了一些佛学知识，对于修行证果却

是徒劳无益的。

【一、目标：舍凡夫心、成就佛陀品质】

《道次第》涵盖了从学佛到成佛的整个修行

过程，为我们修学佛法建构了非常清晰的脉络。



82

论中所展开的层层引导，不仅次第井然，且扎

实稳健。我们学习这部论典，应围绕《道次第》

的要领进行，这就有必要对它做一个宏观的把

握。如果我们真正把握了这些核心，学习起来

就会事半功倍。在此，我将扼要为大家作些介绍。

首先，《道次第》所成就的目标是什么？那

就是“舍凡夫心，成就佛陀的品质”。事实上，

这不仅是《道次第》的目标，也是整个佛法修

学所要抵达的目标。

1．舍凡夫心

在无尽轮回中，推动我们流转生死的动力

正是凡夫心。它的基石便是无明，由此导致世

间所有的烦恼。然后因烦恼而造业，在造业过

程中，凡夫心又得到滋养和增长，如此循环往复。

我们拥有什么？我们现在能感觉到的，惟有

凡夫心。在凡夫的世界中，一切都是凡夫心的

作用：烦恼、我执、贪嗔痴，皆为凡夫心的显现。

凡夫心属于佛经所说的妄识的层面。关于

这一部分的阐述，在佛教典籍中占有相当分量。



83

如《阿含经》，就比较偏重对妄识的分析，很少

讲到真心。在大乘经论中，唯识宗更是重视妄

识分析的典型，并将其归纳为八识、五十一心所，

阐述得极为精确，故名虚妄唯识系。但分析妄

识的最终目的，是为了舍弃妄识。

那么，如何才能舍弃妄识？在佛教中，有

两种不同的观点。

一是认为妄识必须舍弃，如唯识宗所说的

“转识成智”。唯识宗有转依之说，即转舍、转得。

依唯识宗的观点来看，生命有染和净两个层面。

“染”是我们要舍弃的，“净”则是我们要成就的。

从这个角度分析，“染”和“净”似乎有着截然

不同的自体。舍弃染污的妄识，方能成就清净

的识体。

一是“即妄即真”，认为染污的妄识没有独

立自体。换句话说，在妄想生起之处，既没有根，

也没有去处。事实上，它并未离开真心的作用。

所以妄识并不需要舍弃，因为它本来就只是呈

现在真心上的影像。当我们以智慧觉照之时，



84

它自然就消归于空性中，了无踪迹。

所以，认识到妄心差别，进而舍弃妄心，

是修行的重要内容。

2．成就佛陀品质

但舍弃妄心并非修行最终目的。进一步，

我们还要成就佛菩萨的品质。

成佛，便是成就佛陀的功德和品质，成就

佛陀那样究竟圆满的慈悲和智慧。如何才能成

就这些品质？是通过三大阿僧祇劫的修行逐步

成就，还是心性本自具足的？关于这些问题，

佛教中也存在两种不同的观点。

如来藏体系的思想，提出佛性、如来藏和

真心。认为在我们一念的心性中，本身就具足

无量功德。我们只需将此开发出来，就能成就

佛菩萨的品质。

在佛教中，建立于真心思想体系上的修行，

如禅宗、大圆满、大手印，都是立足于这样一

种见地。也就是说，我们现前的一念心性，与

佛是无二无别的。但对于凡夫众生来说，我们



85

所具有的佛性未产生作用时，有和没有是一样

的。在《涅槃经》中，将此比喻为贫女宝藏、

力士额珠，虽有若无。而修行的作用，就在于

开发它。

或许有人会感到奇怪，既然我们现前的一

念心性与佛无二无别，为什么现实中的我们又

和佛菩萨有着天壤之别呢？那正是因为，我们

都生活在凡夫心的层面。只有不断剔除心行中

的种种杂质，发起勇猛的菩提心，并辅以止观

力量，才能圆满开发其中具足的一切功德。否则，

像声闻人那样，虽已消除凡夫心，依然不能成

就无量功德。

按照《道次第》的观点，虽不以如来藏思

想为究竟，但只要通过正确观修，同样可以在

短时间内积累佛果的无量功德。菩提心具有无

限的特征，这种无限正是迅速圆满佛果功德的

秘诀所在。任何一件微小的善行，只要我们本

着利益一切众生的无限之心去做，所得的功德

便是无限的。正如任何一个数字被乘以无穷大



86

之后，结果必然是无穷大。所以，如果我们真

正发起菩提心，对一切有情都能生起无限慈悲，

并使心时时处于这种广阔的无限之中，很快就

能圆满无量功德。

【二、要领：三主要道】

《道次第》的修学目标，即“舍弃凡夫心，

成就佛陀品质”。关于舍凡夫心，本论主要是通

过下士道和中士道的观修来进行。

1．发出离心、舍凡夫心

在《道次第》中，下士道的内容为念死、

念恶趣苦、皈依三宝、深信业果，中士道的内

容主要是观整个轮回是苦。同样是念“苦”，在

不同的修学阶段，所念内容却大相径庭。下士

道的修学，是以成就人天善果为目标，故念恶

趣之苦，希求人天之乐。而中士道的修学，是

以发起出离心为目标，故进一步念人天苦，因

为人天亦非究竟归宿，仍在有漏的三界之内。

此外，还应该了解苦生起之因——集谛，即有



87

情生命延续的原理及状况。

我们要不断思维死亡之苦、恶道之苦，乃

至人天之苦，思维烦恼和业带来的痛苦。这种

观修有助于我们生起真正的出离心。

说到出离，首先是出离环境。我们出家，

就是对尘世生活的出离。但出离环境并非目的，

因为任何境界都没有实质。我们之所以要出离

环境，是因为心对境界的贪著。所以，出离环

境是为了摆脱心对此产生的贪著，归根结底，

还是为了出离凡夫心。

凡夫心也属于集的范畴。我们希望出离苦，

首先应出离集。知苦，才会设法断集。所谓集，

就是烦恼、业力，就是生死相续。

业力，包括身口意三业。一般来说，似乎

偏重于身业和语业，但意业却是根源。贪嗔痴

三毒，就属于意业的范畴。我们在贪的时候，

就造下贪的意业；嗔的时候，就造下嗔的意业；

执我的时候，就造下我执的意业。正如《地藏

经》所说：“南阎浮提众生，举止动念，无不是



88

业，无不是罪。”贪的念头每启动一次，就造作

一次贪业。再启动一次，贪业就得到增长，如

是不断递增。当然，意业并不都是负面的，同情、

关爱、慈悲也属于意业。

生命就是无尽的积累。在这种积累中，意

业才是根本，身业和语业只是意业的外在表现。

任何善恶行为的生起，皆因意业的参与才有了

力量，才会在我们的阿赖耶识中形成种子。如

果没有意业的参与，它所形成的力量是非常微

弱的。

在戒律中，每犯一条戒，都要考察是有心

造作或无心造作。杀生，是有心杀还是无心杀；

偷盗，是有心偷还是无心偷，并以此作为判断

是否犯戒的重要因素。这也类似于法律所考量

的动机。

由此可见，心的参与非常重要。贪一次并

不可怕，嗔一次也并不可怕。可怕的是，生命

中形成了强大的贪心和嗔心。这些心行一旦成

熟，将形成巨大的惯性，在未来生命中不断主



89

宰我们，促使我们造作种种恶业。修行的根本，

在于将心从贪嗔痴中摆脱出来，使它不受五欲

尘劳的系缚。

在我们的习惯中，贪心生起时，贪就代表

了我们全部的想法，使整个身心毫无保留地投

入这种贪婪之中。而嗔心生起时，嗔就主导了

我们全部的情绪，使每个细胞都燃烧着不可遏

制的嗔火。

那么，贪和嗔能代表生命的全部吗？事实

并非如此。当心介入情绪并为之左右时，我们

已经感觉不出，情绪只是生命海洋中的一片浪

花，并不是大海本身。在自然界中，一片叶子

是微不足道的，可当它遮蔽了我们用来观察世

界的眼睛时，它甚至就成了我们的整个世界。

我们对情绪的执著，恰恰将它化为了一片蔽目

之叶。

如果我们具备智慧的观照，就会看清念头

和情绪的真相，不随它左右，不受它伤害。因

为情绪和念头只是虚空中的一片云彩，大海中



90

的一片浪花。而我们的心性，却是虚空，是大

海。如果我们执著一片云彩，这片云彩便是一切；

如果我们安住于虚空，一片云彩又算得了什么？

云卷云舒，虚空又何曾有过改变？

具备相应的定力之后，我们还会感觉到，

并不是每种负面情绪都会对我们构成伤害。如

果我们受到伤害，那只是因为心执著其中。这

种执著非常强烈的时候，会严密、坚固得像一

个封闭的器皿。使我们误以为，这个器皿和充

斥其中的情绪，就是我们的本来面目，就是我

们能够拥有的全部。也正因为如此，我们从来

都不敢轻易离开这个器皿，从来都舍不得尝试

打碎它，以为那样我们就会一无所有。事实上，

当这个因为执我而构建的器皿被打破之后，我

们所拥有的就是无限。或许，这么说并不准确，

因为无限是不能被拥有的。在无限之中，已不

再有“能”和“所”的存在。

在学佛过程中，舍弃凡夫心是一项重大任

务。佛陀他老人家在许多经教中谈到的空、无常、



91

无我及戒定慧等，都是帮助我们解决这个问题

的最佳利器。这种帮助主要体现在两方面，一

方面是帮助我们认识凡夫心的真相，一方面是

帮助我们有效对治凡夫心。

修行就如打仗一样。打仗，首先要认识敌

人的危害性，其次了解敌人在哪里，然后才知

道如何去对付它，最后还要采取行动，否则知

道得再多也是枉然。而修行的困难还在于，所

要面对的敌人是如此众多，包括我们无始以来

积累的种种不良习气，其难度不亚于一人与万

人敌。

修行究竟修什么呢？这并不是一个多余的

问题。事实上，很多人根本就不知道修行究竟

在修什么，究竟要解决什么问题。如果对修行

目标没有清晰认识，很可能一辈子的修行都是

在“成就”凡夫心。越是“精进”的话，“成就”

往往也会更大。我们可以看到很多所谓的老修

行，越修脾气越大，越修我慢越重，越修越自

以为是，觉得天下惟有自己真正修行，旁人皆



92

是沽名钓誉之徒，皆是不如法的伪教徒。

如果修到这样的境界，不论是和解脱道还

是和菩萨道，都了不相干。因为无论哪一种修

行方式，都是为了帮助我们去除我执，而非增

长我执。

在《道次第》下士道和中士道的部分，通过

对死亡、恶趣乃至人天之苦的观修，使我们发

起精进勇猛之心。惟有舍弃凡夫心，修行才能

走上轨道，因此这一基础非常重要。很多人认

为佛法修行的核心在于空性见，一旦证得空性，

所有问题皆迎刃而解。但事实并非如此，即使

对空性有所体认，也并不能立即解决问题，因

为通达空性也是为了帮助我们更好地克服凡夫

心。见性只是真正修行的开始，之后还要通过

修道来巩固它。我们要知道，凡夫心的根深蒂固，

并不会因见道就立即瓦解。所幸的是，见道能

使我们真正具备摧毁凡夫心的力量，然后再通

过修道使其从根本上解体，而不仅仅是被降伏。

如果不解决凡夫心，未来生命依然不能自主。



93

对于这个重中之重，我们必须全力以赴。

2．菩提心

舍弃凡夫心，还有助于我们发起真实无伪

的菩提心。如果没有深刻意识到人生短暂及恶

趣之苦，修行就不易有迫切感，更不会有燃眉

之急，自然也难以发起猛利的出离心。惟有真

正意识到生命无常，不断念恶道苦，才会明了

暇满人身对修行的重要价值。并进一步推己及

人，想到世间千千万万的人虽然得到人身，却

不能很好利用；想到六道一切有情，在无尽生

命轮回中都曾是我们的姐妹兄弟，如今却沉沦

于生死苦海，没有得救的机会。我们不断作这

样的观修，才能发起广大的菩提心。

所以，下士道和中士道的观修，不仅是舍

凡夫心的良药，也是发菩提心的动力。大乘经

教中说到，有些人可以直接从出离心入道，有

些人可以直接从菩提心入道。无论是修学解脱

道还是菩萨道，宗大师在《道次第》中的建构，

都具有深远的指导意义，有助于我们在修行中



94

健康、圆满地成就。

成佛就是菩提心的圆满成就。整个《道次

第》的修学可分为三大要领，即出离心、菩提心、

空性见，又称“三主要道”。其中，出离心是引

发菩提心的基础，而菩提心则是根本，是总持，

是统摄一切的核心。如果以一种修行统摄三主

要道的话，那就是菩提心，惟有它可以统摄出

离心和空性见。

以大乘佛教的观点来看，菩提心才是成佛

的不共因。大乘的修学核心，归根到底就是两点，

一是菩提心，二是空性见。如果以最简明的方

式来概括大乘佛法，无非是这两大内容。所以，

一切修学都应围绕这两点展开，而最终成就的

也无出其右。

在佛陀所具备的品质中，最主要的就是悲

和智，也就是究竟圆满的慈悲和智慧。这两种

品质，正是依菩提心和空性见而成就。

依菩提心，成就佛菩萨的大慈大悲，否则

便难以圆满。阿罗汉虽然追求个人解脱，但并



95

非不具悲心，乃至我们每个人，也都有或多或

少的悲悯之心，但这些都不是佛陀所成就的大

慈大悲。如何将一念悲悯之心转换并提升到大

慈大悲的境界？惟有依靠菩提心的推动。所以，

上士道的整个修行，都是围绕菩提心而发起并

成就的。

3．空性见

此外，空性见也非常重要。通过相应的引导，

每个人都能发起菩提心。或者说，我们都知道

怎样在心行上去调整并接近菩提心。但我们所

发起的，只是世俗菩提心，它是建立在凡夫心

的基础上。既然是建立在凡夫心的基础上，这

样的菩提心必然是有限的，是不纯净的。

从世俗菩提心上升到胜义菩提心，需要有

个超越的过程。即从有限到无限的超越，从相

对到绝对的超越，从凡到圣的超越。突破这些

局限，就是突破凡夫心的局限。如是，方能契

入空性，引发胜义菩提心。这个过程需要空性

见的指导，佛法所说的无我、无常、空，都是



96

在帮助我们突破这一局限。

很多人都会说：我很客观。事实上，仅以

个体经验为参照，几乎无法做到百分之百的客

观。我们想到有，即落入有的状态；想到空，

即落入了空的状态，总之会落入一种“相”。我

们所有的想法，都会落入意识的建构中。就像

地球人无法摆脱地球引力那样，除非有大于地

球引力的力量推动，才能使我们一跃而出，直

达云霄。如果没有空性见，没有特殊的善巧方便，

我们很难走出凡夫心的轨迹，也无法超越自身

的思维。

空性见的作用正在于此，它可以帮助我们

认清凡夫心的真相，帮助我们检验自身的修行。

否则，我们有了一些似是而非的境界后，往往

会沾沾自喜，自以为摆脱了凡夫心的作用，乃

至证得了涅槃和空性。殊不知，这仍是在凡夫

心构建的假想中，被其千变万化的伪装所蒙蔽。

古今中外，很多哲学和宗教都在探讨宇宙

人生的真相，也自以为掌握了终极真理。事实上，



97

他们只是将凡夫心建构的自我（当然这个自我

非常微细）或者相似的境界，当做是法的真实。

也就是说，他们都未能超越凡夫心建构的我执

和法执。原因何在？在于他们不了解空性究竟

是怎么回事。惟有佛陀在悟到宇宙人生的真相

后，以缘起的智慧为我们指出空性见，帮助我

们剖析凡夫心的真相，解构凡夫心变现的虚妄

世界。一旦认清它们的本来面目，我们才有可

能从中摆脱出来。

在佛法中，各宗各派都建立有相应的正见。

众生根机不同，有些人适合从唯识见契入，有

些人适合从中观见契入，有些人适合从大圆满

的见地契入。不同的见，都可以帮助我们舍弃

凡夫心，然后由契入空性，证得中道实相。包

括《阿含经》所说的无常见、无我见，同样可

以达到契入空性、成就解脱的效果。

我们现在学习《道次第》，主要是依应成派

建立的中观见，以《般若经》为最高、最圆满

的经典，并以龙树、提婆、月称的中观论典为



98

依据。格鲁派的思想主要是源自深观和广行两

大体系。不过，宗大师虽然继承了以弥勒菩萨

为代表的广行派思想，却认为这一思想是对《般

若经》的隐义进行阐述，因而也是般若思想的

组成部分，只是在见上未能究竟了义。对于修

学佛法来说，般若见确实非常重要。在藏地，

信众历来就有供奉《般若经》的习俗，将之作

为一切法的代表。而在汉地，对《般若经》也

无比推崇，除三论宗以《般若经》为最高依据

典籍之外，天台和禅宗也极为重视般若见在修

行上的指导作用。从汉、藏大德们对《般若经》

的推崇，都说明了此经在修学佛法中的重要地

位。

【三、建构：道前基础及三士道】

《道次第》的内容主要由道前基础和三士道

组成。

1．道前基础

我们学习《道次第》，不仅要知道最终目标



99

是什么，也有必要了解修学要领和入道基础。

其中，入道基础是多数人在修学中的薄弱环节。

尤其在现代学院教育中，我们对法、对法师、

对闻法都缺乏应有的恭敬。而缺乏恭敬的直接

弊端就在于，我们很容易将社会上的一套习惯

带入佛法修学中。正因为我们没有很扎实的前

行，尽管也听了很多法，却不能落实到心行中，

不能有所受益。

《道次第》关于“道前基础”的部分中，有

三点是我们必须引起关注并加以实践的。

首先要遵循如法的听闻规则。听者应深刻

认识到闻法的重要，于法及法师生起恭敬心，

并在闻法过程中远离三种过、具足六种想。作

为说法者，要思维说法的胜利，以无染心而说法，

于大师及法生起恭敬承事，说法时应住五种想，

说法过程应如律如仪，讲说完毕之后则应以净

愿回向。如法地遵循听闻规则，不仅对个人修

学大有裨益，对正法久住也具有重大意义。

其次是依止法。帕邦喀大师为《道次第》



100

所作的科判中，将依止法名为“入道根本”，可

见依止法的重要性。遗憾的是，不少人对此并

未引起重视，这也是不少学佛者修学难有长进

的主要原因之一。佛法从恭敬中得，有一分恭敬，

得一分受益。在极度的恭敬中，我们的心是清

净的，那样的心才能和法相应。反之，即使得

到佛法的甘露，却没有清洁的法器去盛载，依

然会被凡夫心染污。所以，藏传佛教将依止法

作为重要的修学内容，确实蕴涵着特殊的意义。

《道次第》所说的视师如佛、观德莫观失等，也

确有其深意。现代人学佛，缺少的正是这份恭

敬心和信心。依止法为入道根本，一切修行能

否成就，关键就取决于此。

如果没有依止法，我们往往会自以为是。

每个人都是带着自己的想法来学佛，因而，在

学习过程中经常会跟着感觉走。有些同学对《道

次第》不太以为然，不肯按部就班地学习，只

选择自己有兴趣的经论研读，结果就出问题了。

毕竟你们学习的时间还短，凭感觉难免会走弯



101

路。尽管人生走点弯路也正常，但要付出时间

的代价，而一生的时间如此宝贵，容不得我们

轻易浪费。

第三是认识到暇满人身的重要性。这种重

要性体现在暇满、义大、难得三个方面。暇满，

是远离八无暇、获得十圆满的有暇人身。在六

道众生中，这是最有利于修学佛法的身份。义大，

是说这一身份能帮助我们成就无上菩提、利益

一切众生的愿望，具有极大价值。可以这么说，

成佛的价值有多大，这一身份蕴涵的价值就有

多大。难得，是指在有情界中，种暇满之因和

已得暇满果报的有情非常稀有。认识到暇满人

身的巨大价值和难能可贵，目的是帮助我们重

新确立人生价值，并为实现人生的究竟价值而

努力。整个佛法修学都是为我们实现人生究竟

价值服务的，而《菩提道次第论》则为我们提

供了一个简明而又实用的修学套路。

2．三士道

《道次第》的殊胜，在于它对修学佛法的整



102

个过程进行了合理建构。佛法是如此博大精深，

如果没有纲领可以依循，很难在短时期内掌握

其核心内容。

具备入道基础后，将正式进入《道次第》

的修学，内容是下士道、中士道、上士道。宗

大师关于三士道的建构非常合理，以下士道、

中士道为上士道的基础，以菩提心为统摄，为

我们提供了一个由浅入深、从学佛到成佛的修

学步骤，能帮助我们正确认识声闻乘和大乘教

法的关系，对于引导行者趋向无上菩提具有重

要意义。

以往，大乘经典只讲菩萨道的修行，声闻

经典只讲解脱道的修行。如果我们想修习解脱

道，就应按声闻经典修学；如果想修习菩萨道，

则应按照大乘经典修学。两者未能有机结合起

来，还多少存在一些相互排斥的现象。在大乘

经典中，对小乘多数持贬低态度，认为它不究竟，

或对声闻的发心进行呵斥。当然也有部分经典

带有融摄的性质，如唯识系的经典就较为圆融。



103

而在声闻乘行者中，部分人干脆就不承认大乘。

“大乘非佛说”并不是今天才提出的，在印度早

就出现这样的质疑。为了澄清这个问题，早期

的唯识论典作了很多说明：一是证明大乘为佛

说，且比小乘更殊胜。弥勒菩萨的《大乘庄严

经论》、《辨中边论》，无著菩萨的《摄大乘论》，

都在这方面做了大量工作。近年来，随着《阿含》

研究的兴起，一些学者以现代学术研究的方式

考证佛法，认为大乘是后来发展起来的。这种

观点在欧美、日本和中国台湾比较盛行，使“大

乘非佛说”这一古老话题再度浮出水面，成为

教界和学界关注的焦点。我们需要足够的智慧，

才能正确看待大乘和小乘。否则的话，接受了《阿

含》教法，结果诽谤大乘，由此造下深重口业。

所学的那一点点，还不够偿还谤法之罪，岂不

是太可惜了？而学大乘的人，如果忽略解脱道

的基础，盲目批判小乘，一样也是学不好的。

在三士道的建构中，以菩提心统摄整个成

佛之道，从人天乘进而解脱道，并最终抵达菩



104

萨道，这个统摄非常合理。佛法毕竟是要面向

并度化一切众生。一个殊胜的法门，应该任何

人都可以契入。不论在哪个时代，上根利智毕

竟只是极少数。而《菩提道次第论》所建构的

这条修行之路，对于任何根机的人都适用，所

谓三根普被，利钝全收。下根者固然可以受用，

上根者也同样对机。通常，智力高的人往往会

缺乏耐心，不够勤奋。即使能在善知识指点下

当下悟道，也要通过不断修道来克服凡夫心。

这就需要共下士道和共中士道的磨砺，不断地

念死、念恶趣苦。如果没有这种长期的观修，

即使发起菩提心，也难以恒久保持，甚至到最

后会被凡夫心取而代之。

有些根机较好的人，往往自恃无恐，感觉

对生死也无所谓，但最后却被这无所谓害了。

所以，利根人同样需要经历三士道的历练。而

对于钝根者，则可从下士道开始入道修行，不

会因起点太高而无法契入。下士道圆满了，就

能得到暇满人身。有了这一保障之后，可以再



105

接再厉，继续修习中士道、上士道，最终成就

佛道。

另外，对上根利智的人来说，三士道还提

供了检测标准。有些人觉得自己见性了，觉得

自己就是菩萨了，到底是不是这么回事呢？《道

次第》告诉我们：下士道的心行标准是什么，

中士道的心行标准是什么，上士道的心行标准

是什么。如果下士道的心行还未达到，却自以

为是上士的根机，根本就不需要从基础修起，

那不是痴人说梦吗？

《道次第》的引导，将解脱道和菩萨道的关

系处理得非常圆满。下士道又称共下士道，中

士道又称共中士道。无论是什么根机的学人，

都能从中找到成佛修行的契入点。在学习过程

中，我深切体会到这一建构非常殊胜。具备这

个框架后，无论今后学习解脱道还是菩萨道，

都能很好地处理并衔接彼此的关系，而不会片

面。所以，任何法门的学修都可以将《道次第》

作为基础。     



106

《道次第》实修理路

——2004 年春讲于戒幢佛学研究所

《道次第》是一部实修性很强的论著，不仅

为我们建构了完整的理论体系，更以简明的修

学套路，将理论一一落实于实修。

本论在“略示修法”部分，以依止法为例，

为我们示范了修习任何法门必须具备的四个步

骤，即加行、正行、结行与未修中间。《道次第》

的实修理路，便是围绕着这一纲领展开。

【一、加行——修法的共同基础】

加行，也称为前行，即正式修法前应做的

准备。在佛法修证体系中，不论大小乘皆有资

粮位、加行位的进程。具备扎实的加行基础，

正修时就比较容易上路。

藏传佛教各宗派的修行，有着大致相通的

前行。在《道次第》中，关于加行的内容主要

是六点，称为六加行。



107

1．洒扫住处

修行应在如法坛场进行，洒扫整洁并营造

庄严氛围，如此才易于安住身口意所依。因为

凡夫的特点就是放逸，如法的环境可令人油然

而生恭敬之心，并使内心清净安详。而在嘈杂

的环境中，各种妄想纷至沓来，没有相应的定力，

很容易放逸散乱。

同时，洒扫也是用心方式之一。修依止法，

可以扫除对师长的不恭敬；修念死无常，可以

扫除我们对生的贪著。这种用心方法，《华严

经·净行品》中有许多开示，如“洗涤形秽，

当愿众生，清净调柔，毕竟无垢”等。所以，

洒扫不仅是扫除外在尘垢，更应荡涤内心污浊，

保有清净无染之心，从而契入法性。

修行，无非是善用其心，而用心又是从发

心开始。我们做任何一件事，不必过分关注结果，

关键是要善用其心，在发心过程中调整心行。

2．陈设供养

供养也是很好的修行方式。在汉传佛教地



108

区，因受禅宗影响，不太注重陈设供养之类的

外在形式。事实上，礼佛、供佛不仅仅是形式，

也具有非常重要的修行意义。

学佛，首先是皈依三宝，以十方三世一切

诸佛作为依赖对象。如果我们时刻想着衣食，

心就会和衣食相应；时刻忆念佛菩萨的慈悲智

慧，心就会和佛菩萨相应。所以，皈依、忆念

三宝功德的过程，就是见贤思齐的过程，使自

身和三宝相应，成就三宝的功德。

作为学佛者，必须保持对三宝的神圣感。

恭敬供养，能使我们的心更谦恭、更柔和，从

而与法相应。有一分恭敬，才能得一分佛法受

益。对三宝的恭敬，须通过一些外在形式来体现，

如拜佛、供佛、陈设供品，包括工作取得的成就，

都可奉献于三宝。如此，就能在恭敬中获得无

量福德。

必须注意的是，应以清净无谄之心而行供

养。一是供品来源必须清净，非不法手段得来；

一是直心供养，不作颠倒、谄诳之想。直心和



109

清净心，本身就接近于心的本然状态，而颠倒、

谄诳则是心的扭曲状态，是典型的凡夫心。修行，

正是要恢复心的本来状态。供养时，对佛菩萨

应真诚坦荡，而不是带着贪婪之心祈求。当然，

我们可以为利益众生而希求三宝加被。

修行人应养成拜佛、供佛的习惯，看到佛

像即礼拜供养。这种习惯能帮助我们进一步加

深皈依，使佛菩萨在心中产生更大的力量。不

断加强这种力量，最终就能唤醒生命内在本具

的三宝品质。

3．身具威仪，以殊胜发心而修皈依

修法之前，必须具备两点认识。

其一，应忆念三宝功德。我们所以要皈依

三宝，正是基于其殊胜的功德。佛菩萨不仅调

伏了自身烦恼，更以无量慈悲和善巧方便度化

众生。对三宝功德的景仰，还可使我们自身得

到净化。《阿含经》中有六念法，即念佛、念法、

念僧、念戒、念死、念天。念，不只是简单地念诵，

而应以虔诚心真切地、如母忆子般时时忆念。



110

恒常保持这种忆念，既是将佛陀作为学习楷模，

还能帮助我们将自身融入三宝功德之中，实为

修行捷径。

其二，对佛陀和佛像保有恭敬之心。凡见

到佛像及有关法宝，皆视为圣物而发自内心地

恭敬。有些人因接受了“空”“无相”等观念，

以为不重视外在形式就是不著相，这其实是极

大的误解。要知道，对法宝、圣物生起不共的

信心，本身就是修行的一部分。我们不妨反省

一下：对经书法宝，对听闻之法，是否保有足

够的恭敬？是否仅仅将其作为学术著作进行研

究？甚至当做普通书籍随意翻阅？

认识到恭敬的意义，便不会随意将“空”、

“无相”作为借口。如果我们连佛菩萨的功德都

认识不到，是没有资格谈“无相”的。佛陀是

福智二足尊，既具福德资粮，又具智慧资粮。

如果否定佛菩萨的功德，甚至认为这些都不存

在，便会落入断见。即使在空性的层面，修行

也并非空无所有。佛菩萨在因地行种种难行苦



111

行，方能成就果位上的无量福德。在学修过程中，

人们往往会把握不当，或落入断见，或落入常见，

这都是应当特别警惕的。所以说，我们既要以

佛菩萨功德作为观想的皈依境，也不能因此著

相。

认识三宝功德，是为了帮助我们生起真切

的皈依之心。很多人以为，皈依仅仅是学佛的

开始。事实上，三宝便代表了佛法的整体。阿

底峡尊者在藏地期间，无论走到哪里都为人讲

说皈依，言不知皈依之外还有什么其他佛法，

因而被称为“皈依喇嘛”。由此可见，皈依三宝

贯穿了学佛到成佛的整个过程。从皈依住持三

宝开始，到最终成就内在的自性三宝。

这一过程可通过两种方式完成：一是从出

离心、菩提心、六度四摄等方式渐次修行。修

学任何一个法门，都要发心为六道一切众生成

就佛道而修，这是我们必须具备的心行。作如

是发心，任何一种修行皆能成就无量功德。我

们的能力有限，所做的事情也有限，但我们的



112

心却可以无限。菩提心正是以无限的心行为基

础，因而，佛菩萨的慈悲是无限的，所证得的

空性是无限的。如果我们始终停留在有限的心

行上，永远无法通达无限。

一是直接以佛菩萨功德作为临摹对象。我

最近所讲的《普贤行愿品的观修原理》，核心便

是如何临摹佛菩萨功德，以此迅速成就菩提。

这是我在修学过程中发现的最高、最直接的修

法，且具有极强的可行性。通过这一步骤着手

修行，成就佛道不再遥不可及。

4．观想资粮田

资粮田的具体观修，可观想十方诸佛菩萨，

深观、广行二派祖师及造论的宗喀巴大师。禅

宗丛林有“不立佛殿，唯立法堂”之风，简约

之极。而在藏地寺院中，不仅供奉着诸多佛菩

萨造像，还供有历代祖师造像。从观修意义而

言，这是很有必要的。借助具体的佛像，可使

观修达到更直观的效果。如上师传承图，就为

观想资粮田提供了入手处。当观想更为清晰之



113

后，进而将这一观想扩展至尽虚空、遍法界。

最后，不仅观想十方虚空充满诸佛菩萨，更能

将所有一切观想为佛菩萨功德的化现。正如《普

贤行愿品》所言：“所有尽法界、虚空界，十方

三世一切佛刹极微尘中，一一各有一切世界极

微尘数佛。一一佛所，种种菩萨海会围绕。我

以普贤行愿力故，起深信解，现前知见。”这一

观修的意义，是极为殊胜的。

5．集资净障

正修之前，必须忏除罪业，积集福报。

佛陀乃福智两足尊，成佛，即成就佛菩萨

所具有的福德和智慧。但这些福德无量无边，

我们怎样才能在短时间内成就？若以有限之心

去做，终其一生乃至生生世世，只怕也无法成

满。从另一个角度来说，我们的罪业又如此深

重。正如《地藏经》所言：“南阎浮提众生，举

止动念，无不是罪，无不是业。”亦如《普贤行

愿品》所云：“若此恶业有体相者，尽虚空界不

能容受。”我们无始以来所造罪业已如此之多，



114

更令人惊心的是，我们还在不断造作，所谓旧

债未了又添新债。如何才能尽快将无量罪业一

并消除，不复再造？最好的方法，便是根据《普

贤行愿品》的七支行愿进行观修，以此集资、

忏罪。藏传佛教也非常重视“普贤七支供”的

修习。据说藏文的《普贤行愿品》没有长行部分，

从观修意义而言，长行本身就是极为殊胜的观

修仪轨，比偈颂更容易操作。不过，这一教法

需要深厚的教理基础才能运用于实修中。

如何观想尽虚空、遍法界所有微尘数的诸

佛？如何将山河大地皆观想成无量无边的供

具？如有中观和唯识学的理论基础，观想起来

便会容易得多。中观认为，一切皆是无自性空，

皆无特质可言。既无特质，就可随观想变化为

无量。而唯识认为，一切皆唯心所造，皆是内

心影像。观想者赋予它什么内涵，它就具有什

么内涵。具备中观和唯识的教理基础，对于理

解《普贤行愿品》的观修并付诸实践会很有帮

助。但对于大部分信众来说，接受《普贤行愿品》



115

这一建构于极高见地的观修方法，的确有相当

难度。

藏传佛教的加行中有供曼扎，也是非常殊

胜的观修法门。将曼扎观想为以须弥山为中心

的四大部洲，并于其上安放相应的供养物，然

后观想它们充满整个宇宙。同样的道理，我们

也可在世界地图上供奉香、花、灯、烛等，观

想世界各地遍布供品。然后进一步扩大，观想

三千大世界乃至无量虚空皆充满供品……作如

是观想时，我们的心就打开了。实物供养，再

多也是有限，故应赋予如法观修使之增长。有

限之物乘以无量之心，即可成就无限功德。基

于这一原理，当我们拜佛时，亦应观想同时在

拜十方三世一切诸佛。若能以无限之心礼拜、

供养，即可成就无量福德。更重要的是，“我”

和“我所”也因此失去了落脚点。

6．三事求加

集资净障已，于皈依境前请求加持：一愿

灭除不敬善知识等一切颠倒心，二愿对善知识



116

速疾生起清净心，三愿摧灭一切内外障难。

每个法门的修行，皆有所缘境界。如念死，

死亡便是所缘境；念恶道苦，恶道苦便是所缘境；

念死无常，死无常便是所缘境；修依止法，念

上师功德便是所缘境。因为正行中的所缘不同，

在祈求加持时，内容也要相应的调整。

以上明加行。

【二、正行——止观实践】

“略示修法”中关于正行的内容，主要是讲

述止观。从《道次第》的整体来看，正行应当

是三士道。为什么“略示修法”将重点放在止

观呢？原因在于，止观是三士道修学的着力点。

任何法门的修习，都要落实于止观才能产生作

用，故止观是修法的核心内容。

1．止观的修习意义

止和观，乃修行落实处。未修止观者，往

往视其为深奥玄妙之境。据传，旧时西康地区

即有“宁背石头，不学止观”之说。事实上，



117

止观无非是对心行的训练。止，是安住于正念、

正行中；观，则为调整心行，照破妄执的影像。

止观所要做的，就是帮助我们将心从颠倒妄想

中脱离出来，安住并熟悉正念。

我们的世界由心和境构成，环境有种种不

同，心念亦有种种差别。在心灵舞台上，既有贪、

嗔、痴等负面力量，亦有慈心、悲心等正面力量，

凡夫念念皆随所缘境而转，变幻不定。贪有贪

心的所缘境，嗔有嗔心的所缘境，慢则有慢心

的所缘境……任何心行皆有各自的对象，即唯

识学所说的见分和相分。对于这些境界，我们

又会进行虚妄分别，赋予自我的情绪和观念。

由凡夫心呈现的世界，便是一堆纷扰交错的影

像，及由此而来的颠倒妄想。

如何才能规范这颗动荡不安的心？惟有通

过止观的修行。

2．何为止观

止，即止心一处。《略论》云：“所谓修道者，

即于善所缘，如欲而能令心安住之谓也。”止观



118

的修习，需要选择一个善的所缘，然后安住其

心。止为安住修，训练心安住境界的持久性。《瑜

伽师地论》、《大毗婆沙论》讲到“九住心”，代

表着心从散乱到安住、持续、稳定的过程。止

与观不同，无分别一心为止，是说止为安住修，

毋须对所缘对象进行分别、判断，安住即可。

止的用心方式除有所缘（即有所止）的用

心方法外，还有无所止的用心方法。无所止，

即没有所缘对象，直接体悟心的本质，要求心

不造作地安住。藏传佛教大手印、大圆满及汉

地禅宗的修行，都属于这类用心。

观也包含两个层面：一为比量，一为现量。

比量即正思维，建立在听闻经教的基础上。

格鲁的教法特别重视闻思，因为闻思不仅是修

的基础，本身也是修的一部分。《道次第》所说

的观察修，正是通过如理思维来转换观念、调

整心行。

《道次第》中，宗大师特别强调观察修的重

要性，批驳了惟有无分别安住才是修行的观点，



119

明确指出：如理分别的观察修也是修行。当然，

观察修与单纯的理论思维有所不同。观察修是

选择一善所缘境，在经教指导下，于此所缘境

如理思维、观察，以此完成观念及心行的调整。

《道次第》中，依止法、念死无常、念三恶道苦、

思维暇满人身的重大意义及菩提心的生起，皆

以观察修为主。通过观察修，将心调整到正确

的观念及心行上，并安住于此。

止和观是相辅相承的。在修习止观的过程

中，安住于善所缘境离不开止，否则便无法进

行如理思维。但初修的凡夫很难长时间安住于

正念中，往往妄念纷飞，一不留神就陷入凡夫

的颠倒心行中。所以，必须通过观察修不断调

整心行，逐渐摆脱乃至彻底降伏颠倒妄念，方

能无造作地安住于正念并熟悉这一心行，最终

任运自在。

比量和现量，即分别与无分别，前者为后

者的基础。不少人对此有误解，认为修行便是

无分别。但若一开始就无分别，如何获得正见？



120

而没有正见为指导，则易走入盲修瞎炼的误区。

所以，有分别的观察修是现量（无分别）证得

空性的基础。经典中，有时批判分别的过患，

提倡无分别的殊胜，这是针对凡夫的虚妄分别

所说。其实，如理分别在修学佛法中也是不可

缺少的。没有证得无分别的空性前，必须依比

量层面的观察修获得正见、正念，这是契入空

性的关键。

无分别智证得的空性，当然高于凡夫的比

量分别。通常，凡夫的分别是建立在妄识的基

础上，而无分别智则是圣者契入空性的智慧。

很多人未能厘清分别和无分别、现量和比量之

间的关系，或开始即提倡无分别，认为分别乃

无分别之障；或始终在文字中打转，纠缠于虚

妄分别之中。我们要知道，若不经过闻思经教、

如理分别的阶段，无分别智便是空中楼阁。比

量与现量，代表了修行两个不同层面的用心。

因为根本智是超越分别的，故经论谈及究竟真

理时，谓之“言语道断，心行处灭”，“言忘虑绝，



121

不可思议”。

作为正行部分的主要内容，止观修习贯穿

了整个《道次第》。我在《汉传佛教的反思》中，

提出修学佛法的五大要素，其中就谈到如何将

闻思正见落实于止观。这不仅关系到我们能否

契入空性，也关系到所学教理能否于心行产生

作用。惟有依靠止和观的力量，教理才能真正

成为调整、净化心行的方法。

3．注意事项

对于正行部分的内容，《道次第》还提出一

些注意事项：首先是确定修习内容，其次是明

确修习过程中的应修之量。《道次第》认为，初

学打坐每次时间不宜过长，关键是保证质量，

但应每天多修几座，如胃病患者宜少食多餐那

样。通常都以为，打坐数小时不动就很有修行，

夜不倒单更是了不起的成就。但我们却很少关

心，这几个钟头坐在那里是为了什么？很多人

虽然用功，但修到最后非但未得法喜，反而养

成很多不良习惯。



122

所以，刚开始修行的人，必须通过作意才

能进入特定的所缘境。除非将此法门修习纯熟，

无须用功亦可任运自如。作意，即通常所说的

注意力，初时很难长时间高度集中。所以，每

座时间不必长，但次数要多。在保证质量的同

时，保持观修的长期性。最重要的是，不应为

打坐而打坐，否则，养成昏沉、掉举等不良习惯，

徒耗时光。关键要考虑如何用心，如何安住于

所缘境。

在修行中，应时时正念分明。我们有种种

不良心行，及对种种所缘境界进行的错误判断。

修习止观，就是从内心训练正念，使心不至失

足于情绪和妄想的陷阱中。同时，对特定的善

所缘境作智慧观照，而不是想入非非。心能否

安住于善所缘，正是止观修习的关键所在。

【三、结行与未修中间】

正行之后，还必须注意结行与未修中间。

1．结　行



123

结行，即修完每一座法之后的回向。通常，

我们念的是“愿以此功德，普及于一切，我等

与众生，皆共成佛道”。此外，《普贤行愿品》

十大愿王最后的“普皆回向”也非常好：“从初

礼拜乃至随顺所有功德，皆悉回向尽法界虚空

界一切众生。愿令众生，常得安乐，无诸病苦。

欲行恶法，皆悉不成。所修善业，皆速成就。

关闭一切诸恶趣门，开示人天涅槃正路。若诸

众生，因其积集诸恶业故，所感一切极重苦果，

我皆代受，令彼众生，悉得解脱，究竟成就无

上菩提。菩萨如是所修回向，虚空界尽，众生

界尽，众生业尽，众生烦恼尽，我此回向，无

有穷尽。念念相续，无有间断，身语意业，无

有疲厌。”

总之，回向应建立于广大发心的基础上。

当我们从菩提心出发进行回向，修行便能成就

无限功德。心处于无限时，一切都是无限；心

落于有限中，一切则是有限。

2．未修中间



124

在座下时，我们又应当如何用心、如何保

任？凡夫心念如流水一般，连绵不绝。我们的

每个念头和妄想，都不是无缘无故而来，而是

源于日常的积累。若希望禅修进展顺利，座下

功夫也很重要。拥有健康、如法的生活，座上

才有较为安定的心，修行也才能相应。若平日

拼命攀缘、执著，想上座就平静下来，只怕是

树欲静而风不止。我们最执著的，一定是座上

出现最频繁的妄想。如果拥有平常心，于一切

淡然面对，座上自然容易入静。心念是绵延往返、

洄流不止的。所以，我们既要重视座上的观修，

更要注意座下的如法生活。

生活中，我们应注意以下四点：

首先是守护根门。根尘相对时，往往会喜

顺厌逆。对凡夫来说，总是对顺境生贪著之心，

对逆境生嗔恨之心。此时应以正念和智慧观照，

不使心粘著于顺、逆之境。虽知境界顺逆，但

了知一切如幻，不随其动。应该特别注意的是，

修行不是对外境没有感觉，否则即与木石无异，



125

并非修行正道。我们应保持心的觉知，保持对

境界的正知。同时，了知一切皆如梦幻泡影，

不起丝毫贪嗔。

其次是正知而行。从基础层面的修行来说，

就是按戒律规范行事，此应作，此不应作。但

从更高层面的观修来说，能对各种境界保持觉

知即可，无需再对此进行判断，既不执取，亦

不生厌，这是回归生命本原的直接手段，一旦

拥有这种力量，就不会被境界干扰。归根结底，

禅修是要培养不受境界和念头左右的能力。

第三是饮食知量。用餐时应避免吃得过多

或过少，避免贪著，并心存五观。同时还要

有利他心，为更好利益众生而吃，也为身上

八万四千虫而吃，若不进食，它们也会感到饥饿。

最后是勤修悎寤瑜伽。《佛遗教经》云：“初

夜后夜，亦勿有废。”即初夜、后夜要专心修行，

中夜可以稍微睡一下，但不能睡得太深，并以

吉祥卧的姿势入睡，否则容易放逸。养成良好

的习惯，于睡眠时也能用心。白天如何用心，



126

也应带着这种用心方式进入睡眠。若能做到这

一点，即使在睡眠中，也是不会空过的。

如果做到这几点，无论是在座上座下，都

能贯穿着如法的修行生活。

《道次第》“略示修法”的部分，主要针对

依止法而言。事实上，念死、念恶道苦、菩提

心等很多观修内容，皆可按加行、正行、结行、

未修中间的步骤进行修习。除更换正行部分外，

加行、结行和未修中间大致相同。乃至我们学

习唯识、中观等法门，也可根据这一流程落实

于止观实践。



127

《道次第》中的菩提心

——2004 年夏讲于戒幢佛学研究所

《道次第》的主要思想为出离心、菩提心、

空性见，亦称三主要道，其中又以菩提心为统

摄。本论名《菩提道次第论》，即已标明全论主旨。

《道次第》建构的修学体系，重点为上士道。

从这个意义上说，道前基础、下士道、中士道

皆可视为上士道的前行。根据这一点，我对全

论内容作了梳理，发现几乎所有法门的修学都

贯穿着菩提心。所以，学习《道次第》，须围绕

菩提心展开。

【一、菩提心与三士道的关系】

《道次第》的基本结构为三士道。下、中、

上三士道的划分，相当于汉传佛教所说的人天

乘、声闻乘、菩萨乘。

在我们以往的修学中，声闻乘便是声闻乘，

菩萨道便是菩萨道，彼此并没有密切关系。依



128

声闻乘修行的人，未必会走上菩萨道；依菩萨

道修行的人，则有可能贬低声闻乘。而《道次

第》的殊胜在于，以菩提心统摄三士道的修学。

如果我们以菩提心修习人天乘和解脱道，它们

也将成为菩萨道的组成部分。如是，既明确了

修行次第，又不至相互抵触。

在三士道的建构中，彼此关系如何？修习

菩萨道之前，为何必须修习下士道、中士道的

意乐？为何要念恶道之苦、念死亡无常？原因

在于，若是认识不到轮回之苦，便会贪著于现

世安乐，得快乐时且快乐。所以，行者必须看

透这些使人沉迷的假相，直面轮回本质。只有

对恶道痛苦和死亡无常确信无疑，才能生起迫

切的出离心，进而引发真实无伪的菩提心。可见，

下士道、中士道的意乐，是引发菩提心不可或

缺的方便。

具备下士道、中士道的基础后，便可直入

上士道并正修菩提心。菩提心既是成佛的不共

因，也是大乘的不共教法。关于菩提心的发起



129

和成就，《道次第》从辨明发心为入大乘之门、

此心如何发起、发心后学行之法等三个方面作

了阐述。其中，关于菩提心的生起，又从依何

因始能生起、此心发起之量、以何规则受法等

分别说明。不仅为修学者提供了详尽的理论指

导，更指明了切实可行的实践道路。

作为三主要道之一，空性见是上士道修学

的重点。那么，空性见和菩提心之间有何关系

呢？菩提心，有世俗菩提心和胜义菩提心之分，

空性见正是将世俗菩提心升华为胜义菩提心的

关键。成就胜义菩提心之后，仍须依空性见不

断消融二执、二障，进而圆成无上佛果。

在《道次第》中，宗大师围绕菩提心建构

了从学佛到成佛的修学体系。其中，以下士道、

中士道为引发菩提心之前行，以上士道为正修

菩提心之重点，以空性见为圆满菩提心的增上

缘。这样便使三乘教法有机结合于一起，成为

互相融摄的整体。



130

【二、菩提心与修法】

《道次第》略释修法的部分，建构了清晰的

修行次第，包括加行、正行、结行及未修中间。

这一修行套路可适用于任何法门，极为善巧。

在正修之前，首先以“加行”营造庄严氛

围并调整心行。《道次第》中，宗大师总结为六

加行法，包括洒扫住房、陈设佛像、寻求供品、

端严陈设等。其中，重点又在于发心，须从殊

胜的因缘中修皈依及发心。

如果将修行比做远行，那么发心便是方向。

我们朝着怎样的方向前进，最终便会抵达怎样

的目标。事实上，不仅修行如此，平日的任何

一种行为，都蕴涵着相应的心行基础。通常，

我们为凡夫心左右，所思所想，无非是贪、嗔、

痴烦恼。久而久之，使凡夫心愈加坚固，成为

禁锢我们的堡垒。正确的发心，正是一切修行

的方向和根本保障。否则，失之毫厘而差之千里，

最终与佛道了不相干。

对于学佛者而言，什么是最佳心态？那就



131

是菩提心。无论修习什么法门，都应发心为利

益一切众生成就佛道而学。事实上，培养并坚

定这种发心，甚至比修习具体的法门更重要。

普贤十大愿王中，以“礼敬诸佛”为首，足见

礼佛意义之重大。但是，若只为寻求佛菩萨护佑，

乃至将其作为健身方式，又能从礼佛中得到多

少受用呢？所以说，离开菩提心，无论是诵经、

念咒，还是礼佛、禅修，意义并不是很大。

大乘佛教各宗派的修行，皆离不开菩提心

的统摄。正如《华严经》所云：“忘失菩提心，

修诸善根，是为魔业。”这一点，也是宗大师在《道

次第》中一再强调的根本要旨：“是故须将菩提

心之教授，执为中心而修焉。”

【三、菩提心与暇满人身的重大意义】

修学佛法，首先要认识到暇满人身的重大

意义。

《道次第》云：“然修大乘道者，必须得一如

上所说暇满之身，如《与弟子书》云：欲成佛

道度众生，具大心力唯人能，天龙、修罗、金翅、



132

蟒，神仙、余趣皆不及。”藏地很多大德在开示中，

也都是以思维人身难得作为说法前的基础开示。

《道次第》将暇满人身的意义概括为三点，

即暇满、义大、难得。所谓暇满，即具足八有暇、

十圆满之身。不少人日日为生计奔忙，以至将

人身视为负担。也有人终其一生不闻佛法，虽

勤勉有加，却只成就暂时的世间利益。

即使有幸拥有暇满人身，也极少有人能有

效利用。对于多数人而言，或许从未想到，这

一暇满人身，已是今生最大的福报。流转六道，

生而为人便已机会渺茫；拥有堪能修学佛法的

暇满人身，更是万般不易。正是因为拥有这一

身份，我们才能走上学佛之路，乃至最终成就

佛道，其意义不可估量。所以说，成佛有多大

价值，暇满人身便蕴涵着多大价值。

若为个人解脱而发出离心，只能实现人生

价值的部分。若为人天小果而持戒修善，所实

现的人生价值亦微不足道。若为追名逐利而造

作罪业，更是得不偿失的愚痴行为。



133

每个人内在都蕴涵着与佛菩萨无二无别的

高贵品质，而菩提心正是开发这一无价珍宝的

最佳利器。发菩提心，成等正觉，引领无量有

情圆成生命的最高价值，才无愧于我们获得的

暇满人身。否则，将如《略论》所说：“若既得

此具有大义之身，而不昼夜于彼现未二世善因

努力者，则如既至宝洲空手而返，岂不哀哉！”

【四、菩提心与皈依三宝】

学佛，首先应皈依三宝。皈依不仅意味着

获得佛教徒身份，本身也是重要的修行方式。

为何选择三宝为皈依对象？这也与菩提心有关，

因为它正是三宝的核心体现。

我们皈依佛陀，在于他具有圆满的慈悲和

智慧。若佛陀仅仅圆满了自身功德，却对众生

缺乏平等悲心，再或者，虽具悲心而无调伏众

生的能力，显然不能作为一切有情的依怙。而

佛陀不仅证得无上菩提，更将一切众生视为己

出，平等关爱。这一品质，也是来自于菩提心



134

的圆满成就。

《道次第》中，皈依也建立在菩提心的基础

上，这是《道次第》的特色所在。通常，我们

是依声闻律仪而皈依：“尽形寿皈依佛，尽形寿

皈依法，尽形寿皈依僧。”所谓尽形寿，即尽此

一生，以一期生命作为皈依期限，有特定的时

间性。而《道次第》则依大乘菩萨道建立皈依，

尽未来际永不间断，其发心偈为：“诸佛正法贤

圣僧，直至菩提永皈依，我以所修诸善根，为

利有情愿成佛。”

可见，依菩提心建立的皈依，较之依出离

心建立的皈依，有着深度和广度的不同。在我

们所熟悉的四弘誓愿中，也体现了这样一种恢

弘广大的愿力：“众生无边誓愿度，烦恼无尽誓

愿断，法门无量誓愿学，佛道无上誓愿成。”由

皈依三宝而直入菩提大道，上求佛道，下化众生。

【五、菩提心与人天善行】

人天善行，即人天乘的行为标准。



135

通常，我们是根据所学经教来判断学佛者

的归属。若按五戒十善修行，便是人天乘；若

按阿含经教的戒定慧修行，便是声闻乘；若按

大乘经教修行，便是菩萨道。事实上，这一区

分并不确切。

决定修学某个法门属于何乘，关键取决于

修行者的发心。任何法门的修习，皆有相应的

心行基础。同样是布施，带着希求人天利益的

心去修，布施就是人天善行；带着出离心去修，

布施就是解脱道的修行；带着菩提心去修，布

施就是菩萨道的资粮。如果我们发菩提心修五

戒十善，那么五戒十善就能升华为菩萨道的修

行，而不仅是有漏的人天善行。

离开发心，很难根据行为本身判断其属性。

对于禅者而言，搬柴运水无不是道。我们也会

搬柴运水，却无法从中悟道。禅者修行的奥秘

何在？无非在于心行的不同。所以，同样的行

为会导致截然不同的结果。我们做每件事，最

重要的是以怎样的心去做。如果我们能发起菩



136

提心，一切善行皆是菩萨行的组成部分。

【六、菩提心与念轮回苦、求出离解脱】

作为一个学佛者，相信六道轮回，是必须

具备的基本信念。惟有认识恶道之苦，才能策

励修行动力。如何才能离苦得乐？不同层面的

修行，采取了不同的对治法门。

人天乘的修行，以人天善果作为修行目标。

因而持戒修善，以期来世继续得生为人乃至升

天享乐。同时，不种堕落恶道之因，以此避免

恶道痛苦。

但人天之乐终非究竟，因而，声闻行者还

必须认识到轮回是苦。三恶道固然是苦，人天

福报亦属有漏。若不能透视轮回本质，便会贪

著人天小果，继续轮转六道，堕落也在所难免。

所以，在解脱道的修行中，应“观三界如火宅，

视生死如冤家”，由此生起迫切而猛利的出离

心。这种急迫是刻不容缓的，正如论中引《亲

友书》云：“纵使烈火然头上，遍身衣服焰皆通，



137

此苦虽急犹可置，求证无生较此要。”

声闻人虽已发起离苦之心，却未由己及人，

体会一切众生的痛苦。在求解脱的过程中，但

求速速自了，无暇旁顾。同样是观轮回苦，菩

萨不仅念及自身痛苦，更对一切众生之苦感同

身受。在无尽轮回中，一切众生皆曾是我们的

骨肉至亲，当我们希求解脱时，如何忍心将他

们置于苦海而不顾？所以，菩萨念轮回苦，是

念一切众生的痛苦；菩萨追求出离，是救度一

切众生出离。正如《金刚经》所言：“所有一切

众生之类，若卵生、若胎生、若湿生、若化生，

若有色、若无色，若有想、若无想、若非有想、

若非无想，我皆令入无余涅槃而灭度之。”菩萨

道的修行，处处以一切众生为所缘境，没有丝

毫自他分别，这才是大乘行者究竟的发心。

同样是念苦，但发心不同，采取的方式不同，

最后抵达的目标也不同。惟有发起菩提心，念

轮回苦，希求与众生共同出离，才能成就最大

的价值。好比将只容一人乘坐的小舟，改造为



138

可容纳所有众生的解脱巨轮，共同抵达生死彼

岸。

【七、菩提心在大乘佛教中的重要性】

《道次第》中，将菩提心、菩萨行、空性见

作为大乘佛法的三大要领。其中，又以菩提心

为根本。关于菩提心的重要性，《道次第》归纳

为以下几点：

１．为大乘人。《道次第》云：“是故大乘者，

以菩提心之有无而作进退。”可见，菩提心乃判

断声闻行者和菩萨行者的标准。发起菩提心便

是大乘人，反之则是小乘人。不少人以为，汉

传佛教为大乘，参禅、念佛是大乘修法，便俨

然以大乘行者自居。却不曾自省：自己所发是

什么心？又是为了什么而参禅、念佛？事实上，

法并不是抉择大小乘的标准，论曰：“以是若仅

以法是大乘，则犹不足，必彼补特伽罗住入大

乘为重要。”即使念佛、参禅有所受用，若不是

发菩提心而修，亦不属大乘之列。关于这一点，



139

宗大师也明确指出：“若何时与菩提心舍离，则

纵有能达空性等功德，亦是堕入声闻等地，退

失大乘。”

２．为真佛子。发起菩提心，才称得上真

正的佛子。声闻人虽也算佛子，但与菩萨内涵

却有所不同。正如太子和王子，虽同是王室血脉，

但王位却非太子莫属。真正能继承如来家业的，

也非发菩提心的菩萨莫属。论中引《入行论》曰：

“此心生起，无间即成佛子也。”在发心的当下，

就是如来真正的儿子，有能力荷担如来家业。

３．发心之后，功德超过二乘。在一切心

行中，菩提心是至高无上的。《道次第》中将其

喻为金刚宝：“善男子，所谓金刚宝者，虽已破碎，

胜出金等庄严，映蔽一切，亦不失金刚宝之名，

一切贫乏亦能遮止。”即使破碎，仍比任何宝物

更具价值。关于菩提心的功德，弥勒菩萨在《华

严经》中有着极为详尽的阐述。每次读诵这篇

赞文，我都感觉力量铺天盖地而来，充满身心，

充满宇宙。所以说，菩提心一旦发动起来，绝



140

对胜过一切心行，胜过声闻的无漏智慧。

４．成佛的不共因。《大庄严经》云：“善

男子，菩提心者，如一切佛法之种子。”所谓不

共，即独特、决定性的因素。成佛究竟成就什

么？正是慈悲和智慧两种品质。这一成就所依

靠的，则是菩提心和空性见。其中，空性见乃

三乘圣者共同证得：“诸独觉、声闻亦依于慧，

以是亦说般若波罗蜜多为母，是大小二乘子之

母。故不以通达空性而分大小乘，是以菩提心

及诸广大行而判也。”在绝对真理上，在诸法实

相上，佛陀和声闻所证是没有区别的。若有所

不同的话，便是究竟与不究竟的差异。《法华经》

有三兽过河之喻，兔、马、象一同过河，但兔

子浮于水面，马能没入河流，象则直接踏至河底、

截断众流。为什么“唯佛与佛乃能究竟诸法实

相”？原因也在于菩提心。因为空性见是三乘

修行的共因，而菩提心则是不共因。

【八、菩提心的发起因缘】

省庵大师云：“此菩提心诸善中王，必有因



141

缘方得发起。”

佛法的基本理论是缘起法。唯识学告诉我

们，每种识的生起皆由因缘所致。如眼识九缘生，

耳识八缘生，鼻舌身识七缘生，意识五缘生。

同样的道理，心行也是仗缘而生。

那么，菩提心这样一种殊胜的心行，又是

如何生起的呢？省庵大师在《劝发菩提心文》中，

阐述了十种因缘，即念佛重恩、念父母恩、念

师长恩、念施主恩、念众生恩、念生死苦、尊

重己灵、忏悔业障、求生净土故、为念正法得

久住故。

《道次第》中，宗大师则为我们提供了两种

方法。一是阿底峡尊者的七因果，从知母、念恩、

报恩、修慈、修悲、增上意乐、发菩提心。其

理论依据为：“谓圆满佛果从菩提心生，彼心从

增上意乐生，意乐从大悲生，大悲从慈生，慈

从报恩心生，报恩从念恩生，念恩从知母生。”

所以，首先是知母，观一切众生为生身之母，

由此生起慈悲怜悯之心。



142

这种观修并非虚构。修行所要达到的目的，

和世间追求不同。世人追求外在成就，而修行

之要在于心行转化，这是两者的根本差别。转

化心行可通过两种方式完成，一是观修，一是

日常的行住坐卧。我们以什么心来做事，最后

便会成就什么。学佛，关键在于善于用心，《华

严经·净行品》中为我们开示了很多具体的用

心方法。做每件事，都应观想“当愿众生……”，

以此成就外在事业，并转化自身心行。

观想，就是用心的方便善巧。同样做一件事，

采用的方式不同，完成的效率也截然不同。在

农业时代，一个农民能种多少田？一个村庄能

种多少田？可在机械化时代，一个人就可耕种

千百亩田地，这正是有无方便的区别。修行也

是同样，若具有善巧方便，结果将截然不同。

很多修行都必须通过观想完成。如《普贤

行愿品》的礼敬诸佛、称赞如来、广修供养等。

若不借助观想，即使尽未来际地努力，也很难

圆满成佛资粮。我们拜佛时，只拜眼前这尊佛；



143

供养时，只供养手中这件东西。如此，何时才

能成就佛菩萨的无量功德？而普贤七支供的殊

胜，正是以观想辅助修行：每一次礼拜，皆同

时礼拜尽虚空、遍法界、十方三世一切诸佛。

虚空有无量佛陀，每尊佛前皆有我在礼拜，每

个我又在拜着无量佛陀。不再是一个我，也不

再是一尊佛。

自他相换，也是帮助我们发起菩提心的重

要观修，出自寂天菩萨的《入菩萨行论》：“虽

有于自他，欲速为救护，于自他当换，是即密

妙行。”自他相换的前提，是意识到利己的过患

和利他的功德。众生所有的痛苦，皆因利己而起，

“谓我爱执者，是一切衰损之门”。而佛菩萨所

以解脱自在，则因“爱执他者，为一切圆满之

处”。这是自他相换法的基本认知。

若没有这种认知，便不可能修利他行。我执

有着巨大而难以摆脱的惯性，只有深刻意识到

利己的过患，才会努力改变这种现状。自他相换，

便是将利己的这份心用于利益众生，将舍弃众



144

生的这份心用来舍弃我执。如此修行，可迅速

成就佛果，正如《道次第》所言：“若将自利之

心换而为他，则早已成佛，自他义利，一切圆

满无疑矣。以不如是故，劳而无益，空过时也。”

【九、菩提心的受持仪轨】

不少人虽然也知道发菩提心，但往往停留

于口号，并未真正当做一回事。即使当做一回事，

也不知如何着手进行。

在学佛过程中，三皈五戒、沙弥戒、比丘

戒乃至菩萨戒，都要通过相应的仪轨才能获得，

受持菩提心也是同样。因而，《道次第》特别阐

述了菩提心的修法，使我们可以像皈依受戒那

样，祈请受过菩萨戒的戒师，通过如法而隆重

的仪式受持菩提心：“我某甲，亦从今时乃至菩

提，于其中间，于无上正等广大菩提而为发心。

诸未度有情为令得度，诸未解脱为令解脱，诸

未出苦为令出苦，诸未遍入涅槃为令遍入涅槃。”

当然，通过仪轨所获得的，只是世俗菩提心之体，



145

而非胜义菩提心。除非戒子根机极利，戒师修

证甚深，也可能在受持的当下契入胜义菩提心。

受持菩提心后，应时常忆念，以此指导心

行。《道次第》云：“故大悲心者，非仅发一次，

宜加修习，渐令增长。不顾自之苦乐，不厌利他，

则速能圆满一切资粮。”于多数人而言，初发菩

提心极难一步到位，还应不断加强。我们受持

五戒，便会不断提醒自己不杀生、不偷盗、不

邪淫、不妄语、不饮酒。发起菩提心后，则应

时时以众生利益为上。菩提心能在心行中产生

多大力量，取决于我们对菩提心的信念。对菩

提心的信心越大，受持后形成的力量就会越大，

反之亦然。

获得菩提心的体，以发心为基础，然后通

过仪轨将其固定下来。更重要的是，受持后还

应守护，如受戒后应以持戒守护戒体，菩提心

之体亦应不断巩固，时常忆念菩提心的殊胜及

舍弃菩提心的过患。《道次第》建构每个法的修

行时，皆有如是特点。众生无时不在得失之中，



146

所以，宗大师就根据众生的特点造论。如念死，

首先告诉我们念死的胜利和不念死的过患，阐

述六度时也是如此，如修布施有何利益，不修

有何过患等，因材施教。

受持菩提心后，还应时常忆念菩提心的功

德。若感觉不到其利益，发心很难持久。反之，

若对这一利益的认识不断加深，力量便会随之

增长。久而久之，无须着意努力便可安住菩提

心中。任何一种心行的培养亦复如是，首先通

过不断作意来加强，最终任运自如。所以，《道

次第》中要求修学者：“修学增长者，如是仅不

弃舍犹为不足，须于昼三次夜三次，以大勤勇

令其增长。”应每日六次忆念发心偈颂：“诸佛

正法贤圣僧，直至菩提永皈依，我以所修诸善根，

为利有情愿成佛。”

这不仅是我们的人生目标，也是做每件事

应有的心行基础。即使一时没有能力做到，至

少要具足这份心，不断观修，使菩提心成为生

命的根本力量。



147

【十、菩提心的实践】

发起菩提心之后，不仅要以观修来强化，

更应付诸实践。菩提心的实践，正是菩萨行。

论中引《大日经》云：“秘密主，彼一切种智者，

是从大悲之根本生，是从菩提心之因生，是以

方便而到究竟。”所谓方便，“修施等六度行也”。

每个层面的修行，皆有相应的发心及行为。

如人天乘发增上心，以人天善行成就人天果报；

解脱道发出离心，以戒定慧成就出世解脱；菩

萨道发菩提心，以菩萨行成就佛果资粮。

关于菩萨行的思想，大乘经论中极为丰富，

尤其是瑜伽唯识系统的经论。如《瑜伽师地论》

三十五卷至五十一卷及《大乘庄严经论》，都是

为我们阐述菩萨行的内容。在《解深密经》和《摄

大乘论》中，菩萨行也是重要内容。格鲁派继

承深观和广行两大思想体系，广行部分，便是

瑜伽唯识的思想。

《道次第》中，菩萨行主要围绕六度四摄展

开，并从三个方面对布施、持戒、忍辱、精进、



148

禅定、般若进行阐述。如布施，包括其自体是

什么，其心行差别及特征是什么，这种行为应

如何生起。

六度的修行，都是在圆满菩提心。如布施

是要去除悭贪，若内心不存在丝毫悭贪，布施

的心行便圆满了。持戒是要远离对一切有情的

损害，这种损害主要是从摄律仪戒而言。菩萨

戒包括摄律仪戒、摄善法戒和饶益有情戒。摄

律仪戒的特点是不损恼众生，若对众生没有丝

毫恼害之心，持戒的心行便圆满了。而忍辱则

是远离嗔恨，若在任何境界中都不会起丝毫嗔

心，忍辱的心行便圆满了。每种心行的圆满，

都是战胜凡夫心的过程，是战胜悭贪、损恼、

嗔恨的过程。彻底舍离凡夫心，方能圆满菩提心。

受菩萨戒，是菩萨道修行中的重要仪轨。

菩提心的实践，必须通过六度四摄来完成。而

菩提心又是菩萨戒的灵魂，发起菩提心，才能

受菩萨戒并取得菩萨资格。进而，还须进一步

严持菩萨戒，实践菩萨行，才能成为合格的菩萨。



149

菩萨戒有“梵网菩萨戒”和“瑜伽菩萨戒”

之分。其中，“瑜伽菩萨戒”根据六度四摄而建构，

开遮十分善巧，是指导我们行菩萨行、圆成菩

提心的有力保障。没有菩萨戒为依怙，在修学

过程中，可能会因种种考验向凡夫心妥协。所以，

必须有戒律进行约束。

【十一、菩提心与空性见】

菩提心和空性见是大乘佛法的两大内涵，

同时也是成佛之因，以空性见为共因，以菩提

心为不共因。对作物生长来说，水和肥料为共因，

种子为不共因。因为水和肥料可作用于任何种

子，而种子则是决定作物属性的根本。有怎样

的种子，就会结出怎样的果实。

有空性见而无菩提心，将落入二乘，无法

成就无上佛果。但只有种子而无阳光、水分等

助缘，种子也无法开花结果。同样的道理，没

有空性见的抉择，菩提心永远无法圆满成就。

佛果的大慈大悲必须通过菩提心完成，而发心



150

过程中，从世俗菩提心到胜义菩提心的升华，

则离不开空性见的推动。

世俗菩提心的心行基础是妄心，是有漏、

有限、有我的。如果滞留于世俗菩提心，即使

想要利益一切众生，也无法愿行一致。因为妄

心是有我执的，无法平等一如。当我们想到利

益众生时，我执便会百般阻挠，将我们发起的

一念菩提心打上折扣。妄心是有限的，建立在

妄心基础上的世俗菩提心也是有限的。而佛陀

证得的空性是无限的，所成就的大慈大悲也是

无限的。

如何从有限进入无限？惟有通过空性见。

空去我相，空去人相，空去众生相，空去寿者相。

一切皆如梦如幻，了不可得。若我们不断地作

如是观修，凡夫心便会随之削弱，胜义菩提心

方能由此生起。

同时，菩提心的圆满成就也离不开空性见。

发起胜义菩提心之后，我执和烦恼障的力量还

未完全消除。所以，地上菩萨还要不断修真如观、



151

空性观，将烦恼习气消融于空性中。所以，菩

提心的圆满成就也离不开空性见。

整部《道次第》，以菩提心贯穿始终，使三

乘佛法次第井然，层层递进。其中又包括两大

内容。首先是人天乘、解脱道与菩提心的关系。

经由菩提心的统摄，使下士道、中士道成为菩

萨道的前行。这一思想，正契合佛陀在《法华

经》中所说的：“十方佛土中，惟有一乘法，无

二亦无三，除佛方便说。”《法华》会三归一的

思想，是佛陀应世布教的深意所在，所谓“云

何诸佛世尊唯以一大事因缘故出现于世？诸佛

世尊，欲令众生开佛知见”。宗大师在《道次第》

中，以菩提心融会三乘修法，与《法华》思想

一脉相承。既对其深意作了诠释和解说，更建

构了切实可行的修行理路，堪称解行并重的修

学纲要。

在上士道中，宗大师进一步对菩提心的发

起因缘、受持仪轨、修行实践及菩提心与空性

见的相互关系作了正面阐述。为我们全面了解



152

菩提心在佛法修学中的重要性，提供了完整的

认识和实践方法，引领我们走向究竟的觉悟之

路。



153

《道次第》修学的目标和重点

——2006 年冬讲于西园寺“青年佛学进修班”

《道次第》属于藏传佛教的典籍。说到藏

传，不少人会等同于密宗，觉得我又不修密宗，

不必学此。其实，本论是关于显教部分的建构，

修学内容和汉传佛教相通。也有人觉得，我学

净宗，抱定佛号即可，不用费心学教。还有人

觉得，我学禅宗，一招直入如来地，何须次第

步骤？

 但我们要知道，一句佛号看似简单，但念

得相应并不容易。因为阿弥陀佛是万德洪名，

内涵极其深广。若不解其中深意，念的不过是

一个符号，一些音节。这样的念，自然不会有

份量，不会在内心产生什么作用。如果按照《道

次第》的修学理路，对皈依、出离心、菩提心

具备正确认知，以忆念三宝的心来念，以出离

轮回的心来念，以利益众生的心来念，才能将

心力调动起来，和弥陀心心相印，感应道交。



154

 参禅也是同样，法门本身固然圆顿快捷，

不拘一格，尤其在当前这个快餐文化的时代，

这种迅速成就的方法，确实令人心向往之。但

是，见性要见什么？成佛要成什么？如果对此

模糊不清，是根本顿不起来的。末法时代的众生，

多半烦恼深厚，习气坚固，没有相当的前期准备，

即使有幸得遇大善知识，也无法直接指到那颗

被尘劳层层包裹的心。历史上，言下顿悟的公

案似乎不少，但对象都是尘劳很薄、根机很利

的法器。而对那些烦恼坚如铁壁的众生，善知

识的一指禅也是无能为力的。当然，根机并非

固定不变，也是可以转化的。这就需要基础，

也就是前行。

 所以说，《道次第》对修学各个法门都有

帮助。

 本论全称为《菩提道次第》，其中又有《广

论》和《略论》之分，基本架构相同，只是对

义理的诠释和开显有广略不同。菩提道，即成

佛之道。这是一条以凡夫为起点，以无上菩提



155

为终点的道路。如何从起点抵达终点？各宗有

不同修行方法。《道次第》的意义在于，为我们

提供了一条常规道路。所谓常规，就是适应面

极广。对钝根固然合适，对利根同样需要，可

谓三根普被，利钝全收。

【一、两大目标】

 本论安立了上中下三个层次。下士道，即

通常所说的人天乘，主要修学内容包括念死无

常、念三恶道苦、皈依三宝、深信业果。中士

道，即通常所说的声闻乘，是以解脱为修行目标，

主要修学内容为发出离心、念轮回苦等。上士道，

即通常所说的菩萨乘，是以无上佛果为修行目

标，主要修学内容为发菩提心、行菩萨行等。

 三士道中，又以解脱和无上菩提为佛法特

有的修学目标。因为下士道的念死、念恶道苦

是为了激发解脱之心。此外，得到人身也是为

了获得一次修行机会，而不是以此为足。

 1．成就解脱



156

 下士道的修行是为解脱奠定基础，而上士

道的修行同样没有离开解脱，是将自己成就的

解脱经验延伸出去，将解脱对象由个人扩大到

众生。从这个意义上说，解脱正是佛法修行的

核心之道。

 如何才能解脱？这是很多人关心的问题。

现代人最大的问题就是心态不好，时时纠缠于

烦恼中，需要缓解，需要释放。那么，烦恼究

竟是什么？怎样才能从源头根除？这就需要知

道，烦恼从何而来。从表面看，烦恼似乎都是

由某种外因引起，但根源就在于无明，在于我

执。这个依托基础越坚固，烦恼生起的力量就

越强大。一旦证得无我，烦恼就没有着落了。

如果“我”不觉得被伤害，不觉得被欺骗，烦

什么？恼什么？

 心是烦恼生起的基础，但同时，心也具有

解除烦恼的力量，那就是内心本具的觉性力量。

禅宗说明心见性，所见正在于此。如果见到心

的本质，面对各种念头和情绪时，才会拥有自



157

主的能力。否则的话，时刻都会被它们带着跑，

成为烦恼的受害者

 修行，关键是把握生命的自主权。解脱道

的修行有五分法身，分别是戒、定、慧、解脱、

解脱知见。其中，核心内容就是空性慧，这是

解脱的根本力量。那么，怎样才能见性？就像

寻找一个从未谋面的人，到人潮如织的地方去

找，无疑是相当困难的。这就需要不断清理现场，

到目标所剩无几时，才能作出有效判断。戒和

定的修行，正是起到简化内心环境的效果。

 心是什么？就是由一个念头接一个念头组

成，只是这种转换迅速而难以察觉，所以在感

觉中是相续的。在这些念头中，力量并非均等，

而是有强有弱，有大有小。尤其是我们特别在

意的事，可能会长时间在心中徘徊不去。在武

侠小说中，不少人一生就是为了报仇。换言之，

他的生命就是被一个念头所占据。

 这个念头从哪里来？不是说某个念头天生

就有力量。念头也是缘起法，需要经历产生和



158

成长的过程。比如我们与某人产生矛盾，生起

一念嗔心。如果设法对治，就能化干戈为玉帛；

如果耿耿于怀，嗔心就会得到滋养，得到强化。

所以，念头都是我们培养起来的。只要不断赋

予其能量，就会使它迅速膨胀，力大无比。

 在我们内心深处，总会有一些阴暗而令人

痛苦的心结，我称之为心灵陷阱。怎样打开这

些心结？首先是通过重新思考来转换观念。比

如对谁心怀不满，想起就寝食难安。这就必须

认清负面情绪的过患，明白那是在折磨自己，

对解决问题没有丝毫帮助。然后再依所学佛法

进行检讨，从而化解情绪。同时，追寻烦恼产

生的源头，从根本予以断除，而不是一味纵容。

对那些不健康的需求来说，满足只会使之得到

营养。所以说，凡夫追求快乐的方式，往往是

在制造痛苦之因，和真正的快乐是南辕北辙的。

 这就是一种心理治疗，当然还不究竟。究

竟的治疗，必须开发空性慧并安住其中。具备

这种无漏、无限的智慧，也就具备了解脱能力。



159

 2．成就菩提

 对声闻行者来说，一旦解脱，就所作已办，

安享涅槃之乐去了。但对菩萨行者来说，不仅

要成就解脱的智慧，还要成就利他的慈悲。因

为智慧，所以不住生死。因为慈悲，所以不住

涅槃。其实，每个人都有或多或少的悲悯之心，

但这种悲心是被我执处理过的，是建立在个人

好恶的基础上，狭隘而又渺小。怎样才能发起

广大的悲心？首先要学会理解他人，接纳他人。

 我们审核一下，自己有没有理解别人的能

力？能够理解到什么程度？在什么层面可以理

解，超过什么层面就不能理解？通常，我们最

能理解的就是自己。不论自己做些什么，哪怕

干了坏事，都能找到无数借口，但要理解别人

就比较难。一方面，在程度上比较浅，只能初

步理解；一方面，在对象上比较窄，对不感兴

趣或有利害冲突的人就不愿理解，不愿同情。

 再如我们对众生的接纳，有的心中只能装

一个人，有的心中可以装两个人，有的心中可



160

以装更多人，但无论装多少，终归是有限的，

因为这种慈悲是建立于我执之上。而菩萨道的

修行是要无缘大慈，同体大悲，也就是将自己

和众生视为一体，没有任何好恶之分，亲疏之

别。这就必须通过菩提心的修习来打破自我。

 没有这个处处设置障碍的“我”，才能解

脱自在，获得真正的自由。社会也在提倡自由，

如言论自由，信仰自由等等，但这只能给大众

提供一个宽松的环境，究竟的自由是在我们内

心而非别处。如果内心还有执著和烦恼，即使

生存环境再自由，我们一样会被烦恼所缚，成

为我执的囚徒。自由，是相对不自由而言；自在，

是相对不自在而言。我们想要自由自在，就必

须铲除内心不自由、不自在的生长因素。

 以上，简单介绍了佛法修学的两大目标。

两者的共同点都是解脱，不同是在于，仅限于

个人解脱还是发愿和众生共同解脱。



161

【二、三士道修学提示】

 学习《道次第》，需要了解各个环节的修

学重点，更要了解其中的内在联系。这样才能

将不同的修学内容贯穿起来，环环相扣。

 1．下士道重点

 下士道的忆念内容，主要是念死无常、念

三恶道苦、皈依三宝等。很多人不愿想死，觉

得这似乎很不吉利。但不想并不能阻止死亡到

来，事实上，死亡是每个人必须面对的现实。

如果毫无准备，临终时就会措手不及，不想死，

可又不得不死，实在是死不瞑目。

 有人说，研究哲学就是为死亡做准备的。

其实，生死也是一切宗教的永恒主题，是修行

需要解决的重要内容。念死的修行，可以帮助

我们审视现有行为的价值，使我们变得更清醒。

通常，我们总是忙于工作，忙于家庭，忙于种

种享乐。但所有这些，一旦死亡到来，又有哪

一样可以带走？可以为我们安排未来去向？　

 或许有人会说，活着要有成就感。可成就



162

感又是什么？今天面对不如你的人，似乎很有

成就感；明天碰到远胜于你的人，又会带来失

落感。只要追求成就感，必然伴随着失落感，

伴随着挫折感。反之，如果拥有平常心，就不

会有这些起伏不定的情绪了。

 想到死亡，想到三恶道苦，想到生命在轮

回中的处境，就会发现，寻找生命的依赖和归

宿才是当务之急。在成长过程中，我们始终都

在寻找依赖。少年时依赖父母，依赖老师；成

人后依赖家庭，依赖事业。但我们所依赖的这

一切是不是真正可靠呢？稍加分析就会发现，

世间一切都是无常变化，不可保信的。乃至今

世须臾不离的色身，最终也是靠不住，带不走

的。惟有三宝，才是我们真正的依赖处。

 三宝，除了佛像、经典、僧伽这些住持三

宝外，还有内在的自性三宝。佛者，自性之觉；

法者，自性之正；僧者，自性之净。我们依赖三宝，

从究竟的意义而言，正是依赖生命内在的自觉

力量。



163

 2．中士道重点

 从下士道的修行来说，念死无常、念恶道

苦可以帮助我们对三宝生起信心。从中士道的

修行而言，则能帮助我们生起出离心。出离不

是出世，不是逃避这个世界，而是要出离生死，

出离轮回。当然，如果我们发愿和众生不弃不

离，像地藏菩萨那样“地狱不空，誓不成佛”，

是属于菩提心的实践，另当别论。但我们要知

道，菩萨在轮回中是自在的，而不是像我们这

样身不由己，无法自主。有些人可能不相信轮回，

那么，我们是否相信烦恼？是否感到众生在烦

恼中互相折磨？相信我们都会有这样的感觉。

事实上，轮回不只是外在的，因为烦恼就是轮

回的实质，就是轮回的源头。

 汉传佛教是大乘，不少人因此忽略了出离

解脱的修行，甚至将出离心和菩提心对立起来。

其实，两者并不矛盾。出离心是我要出离轮回、

出离生死的愿望，而菩提心则是把这种愿望普

及到一切众生。两者在目标上是完全一致的，



164

只是出离的所缘不同而已。一是限于个人，一

是由此及彼。就像我们的房子着火时，如果只

顾自己赶紧脱身，就是声闻的出离心。如果不

忍大众葬身火海，发愿带领他们共同出离，就

是大乘的菩提心。

 但不论发出离心还是菩提心，都要具备解

脱的能力。否则的话，利他固然是一句空话，

自己也是流转轮回，难以自保。

 3．上士道重点

 菩提心和出离心的差别，就在于出离对象

是个人还是众生。两者不仅没有任何矛盾，而

且，菩提心必须以出离心为基础。如果不愿出离，

菩提心是不可能真切的。因为你还看不到轮回

险恶，即使想着利益众生，但因为对世间充满

贪著，这种利他心很快会因染污而变质。就像

过去有很多起义军，开始也是想救百姓于水火，

但得到一定利益后，就开始贪著享乐，腐败变

质。这也是因为没有出离心的基础，一旦诱惑

出现，就被欲望、烦恼和我执紧紧抓住，再也



165

想不到众生了。

 当你什么都没做的时候，想着利益他人似

乎不难，因为只要关起门来想想，不需要有任

何实际付出，也不需要面对形形色色的众生。

但利他不是一套说法，必须面对众生去检验。

菩提心的成就标准，就是对每个众生都能心生

慈悲，而不是把众生度尽。如果那样，没有一

个菩萨能圆满慈悲。因为众生是无量无边的，

而且菩萨度众需要时节因缘，并非一厢情愿的

事。你想利益对方，也许有的众生未必乐意。

你说佛法好，他还觉得吃喝玩乐好！你说修行

好，他还觉得醉生梦死好！

 如果不了解缘起的道理，即使有心利他，

也可能处处碰壁。我以前讲佛法时，常常想：

佛法这么好，怎么他听了没有感觉？后来才发

现，所谓好与不好，关键是在他是否有这个需要，

是否有这个认识。而不是说我们觉得好，对方

也会觉得好。其中还涉及每个众生不同的根机，

不同的福德因缘。



166

 简单地说，菩提心就是出离心的扩大，是

我要利益一切众生的愿望。当我们这么说的时

候，是不是发自内心？是不是迫切想去实现？

很多时候，我们会说这样那样的道理，但很可

能只是说给别人听的，只是说说而已，并未想

到进一步落实。所以，第一步要做的，是把这

种说法变成发自内心的愿望。这就需要受菩提

心戒，通过宣誓，在十方三宝前将这种愿望确

定下来。然后还需要反复修习，使这一愿望落

实于心行，并不断强化，不断提纯。对凡夫来

说，即使生起一些高尚的愿望，开始也未必很

纯，往往还夹杂着自我及贪嗔痴，这就需要提纯，

把其中的杂质一一剔除。

 所以，发菩提心有四个基本步骤：一是使

愿望变成自己真正的想法，二是使想法成为心

理力量，三是从普通心理成为强大的心理，四

是从强大的心理成为单纯的心理，唯一的心理。

这个过程，离不开空性正见的指引。

 正见是帮助我们透彻生命真相，并对世间



167

保持观照的认知。生命的延续是一个重复的过

程，如果看不清其中真相，无非就是重复贪嗔

痴，重复凡夫品质，在生命的低级重复中流转。

学佛所要做的，是认识自身潜在的佛菩萨品质，

然后不断熟悉，不断重复。所以说，修行就是

一个摆脱错误、重复正确的过程。你重复什么，

你就是什么。

【三、结   说】

 对于人生来说，每天想什么、做什么极其

重要。因为我们想过、做过的一切，都会在内

心留下痕迹，形成心灵因果。说到因果，人们

更多是从外在去理解，觉得现在做了什么，将

来有什么报应。其实，和生命的内在因果相比，

外在因果是微不足道的。

 从佛法观点来看，我们的所思所行都是功

不唐捐的。因为它是在内心播下一颗种子，是

代表某种心理力量得到重复，也是决定生命未

来的直接力量。我们未来会成为什么？关键就



168

在于现在想什么，做什么。

 生命是缘起的，想法会产生行为，行为会

形成习惯，进而演变为性格，演变为人格，并

决定未来命运。我们希望未来是什么，现在就

应该从因地努力。过去的已然过去，未来的尚

未到来。我们真正能够把握的就是现在，就是

当下这一念。

 《道次第》讲到三士道，我还加了一道，

就是动物道。如果一个人以生存、过好日子作

为生命目标，这种状态和动物是没有区别的。

因为它们也会觅食，也会为生存忙碌，这是一

切动物的本能。如果我们没有更高的生命目标，

和动物实在没有本质差别。

 我们已经得到暇满人身，仅仅用来生存，

实在是极大的浪费。不要以为我们有多少钱，

有多高地位，就代表了今生的价值。其实那都

是身外之物，是梦幻泡影。真正的价值，是生

命蕴含的成佛潜质。如果忽略这种内在宝藏而

向外驰求，实在是得不偿失。当然，我们要在



169

社会生存，没有相应财富是不行的，但不要将

之作为唯一目的，那样就本末倒置了。

人身难得今已得，佛法难闻今已闻。希望

大家好好珍惜，踏实修学。依循《道次第》的

指引，在建立人道德行的基础上，进一步修习

解脱道、菩萨道，完成生命品质的提升。



170

三士道修学概要

——2006 年冬讲于西园寺“青年佛学进修班”

本学期，我们已学过《道次第》的道前基

础和下士道两部分。接着是中士道、上士道的

内容，即解脱道和菩萨道，这是佛法修学的核

心内容。道前基础和下士道的修学，都是为此

所做的准备。

【一、道前基础与下士道的重要性】

1．道前基础

道前基础，是正式修道前需要完成的前期

工作，主要内容为端正闻法态度、依止善知识

和认识暇满人身的意义。

关于闻法态度，直接关系到我们能否如实

接受解脱道和菩萨道的教化。如果带着成见闻

法，所闻佛法就会被固有成见染污。如果闻法

后不再思维忆念，也就很快忘失殆尽，无法产

生作用。论中，宗大师总结为“离三种过，具

六种想”，从正反两方面帮助我们端正心态。



171

再如依止法，是教导我们如何选择并依止师

长。关于择师标准，论中提出戒、定、慧、德胜、

精进、教富饶、通达真实、说法善巧、具悲悯、

断疲倦十德。条件不具时，可减为五个。但最

低限度必须符合三项条件，也就是正见、德行

（持戒）和悲心。师长是学佛路上的向导，在其

引领下，修行才能起到事半功倍的效果。现代

人比较自以为是，觉得学佛只须找些书本按图

索骥即可，但转来转去，往往跳不出自我感觉，

徒耗时光。所以，《道次第》将依止法定位为入

道根本，是我们需要特别加以重视的。

再如暇满、义大、难得的思维，是生起修

行意乐的关键。我们都有各自的价值观，但常

人的价值观不过是名利地位，不过是无常泡沫，

是经不起推敲的。惟有认识到人身蕴涵的巨大

价值，才会对修行生起迫切之心，以此实现生

命的真正价值。

2．下士道

下士道又称共下士道，内容为念死、念恶



172

道苦、皈依、深信业果。

所谓共，即这些内容不仅局限于下士道，

同时也是中士、上士的基础。如念死、念恶道苦，

从下士道修学来说，是生起皈依之心的前提。

我们认识到生命危脆，认识到恶道痛苦，就要

寻找究竟依赖，所以才皈依三宝。从中士道修

学来说，念死、念恶道苦又是生起出离心的关

键。否则，我们也会像世人那样，贪恋于轮回

盛事，一朝无常来临，只有随业流转，继续沉沦。

从上士道修学来说，念死、念恶道苦还是生起

菩提心的基础。如果不作这一观修，自己尚且

不愿解脱，怎么可能发心带领众生解脱？

再如皈依三宝，我们虽然信仰佛教，但是

否觉得三宝是唯一依赖？是否觉得佛法比其他

宗教更究竟、更有智慧？这就需要通过理性审

视。确认之后，才能对三宝建立永久的依赖之

心。佛，是成就解脱和无上菩提的典范；法，

是帮助我们成就解脱和无上菩提的方法；僧，

是指导我们成就解脱和无上菩提的老师。皈依，



173

就是宣誓以佛法僧三宝作为生命归宿。然后还

须不断修习，强化对三宝的信心。三宝在内心

有多少分量，佛法对人生就会有多少影响。所以，

皈依修学是贯穿整个学佛过程的，对中士、上

士的修行同样重要。

至于业果，则为我们说明了有情生命延续

的原理，也就是因缘因果的相续。生命是什么？

就是由因及果的无尽积累。这个因就是业力，

包括身口意三个方面。我们的所有行为，乃至

起心动念，都会在内心形成力量。这些力量有

善恶的不同，也有强弱的不同。当不同心力产

生作用时，就会带来相应的生命结果。但心念

是无常的，通过努力即可改变。了解业的原理，

我们就知道如何避免负面心行，张扬正面力量。

所以，深信业果对中士、上士的修行也是不可

或缺的。

【二、中士道的修学】

中士道，也就是通常所说的解脱道。



174

1．念轮回苦、发出离心

说到解脱，首先要有解脱的意向，也就是

出离心。那么，我们为什么要出离？怎样才能

生起出离心？这就必须真切意识到轮回是苦。

在忆念重点上，下士道是观三恶道苦，而中士

道不仅观恶道是苦，进而要观整个轮回是苦。

在尚未出离三界之前，即使得生人天，一样是

有漏而不究竟的。人道有生、老、病、死、爱

别离、怨憎会、求不得、五阴炽盛八苦，天道

虽衣食无忧，纵情欢乐，但天福享尽仍会堕落。

《道次第》中，将轮回诸苦归纳为六点。一

是无有决定，我们在轮回中的身份是由业力招

感，充满变化和不确定。二是不知满足，对欲

望的追求永无满足。三是数数舍身，随时可能

面对生离死别，不想死又不得不死。四是数数

受生，随业力在六道不断投生，无法自主。五

是数数高下，地位忽高忽低，或升天享乐，或

堕落受苦。六是无伴之过，我们独自来到世间，

又将独自离去，即使儿孙满堂，也无人结伴同



175

行。这些都是轮回中无法逃避的痛苦。

一切文明的目的，无非是为了摆脱痛苦，

但所有努力并未从根本见效。我们想要解脱痛

苦，必须寻找痛苦之根，从源头着手解决。这

也就是四谛法门中的思苦、断集。因了知人生

是苦，故从中查找苦因。在切断苦因之前，生

命就是一台不断制造痛苦的机器。

或许有人会说，生活不是有苦有乐的吗？

为什么佛法只说痛苦而无视快乐呢？从感受来

说，人生的确是苦乐参半。佛法所说的苦，是

对生命所作的本质透视，且有特定范畴，仅指

凡夫而言。因为圣贤的生命本质是无漏智慧，

是没有痛苦的。而凡夫的人生是建立在无明之

上，它所呈现的就是我执，就是惑业。因无明

而不见真相，故将非我执以为我。但我是什么？

其实就是一种错误设定，一种给人生带来无尽

烦恼的错误设定。

因为我执，就会生起贪心，觉得这是我的

事业，这是我的家庭，这是我的亲人。一旦利



176

益受损，贪又进而引发嗔心。如果没有这个“我”

的标签，会不会起贪？会不会起嗔？世间时时

在发生变故，我们只是听听、看看而已。惟有

那些和自己有关的，才会使我们心潮跌宕，辗

转难眠。

在成长过程中，我们还接受了很多错误观

念，从而产生邪知邪见，影响对事物的判断，

这些都属于惑。惑一方面表现为不觉，看不清

生命真相；一方面表现为缺乏观照，时时被各

种念头支配。忽而生气，忽而高兴，忽而贪婪，

忽而嫉妒。其中，究竟什么代表我？佛法告诉

我们，众生无始以来都在认贼为子，把危害身

心的病魔当做亲子般呵护着，关照着。因为缺

乏智慧审视，就会在贪的支配下产生贪的行为，

在嗔的支配下产生嗔的行为，在嫉妒的支配下

产生嫉妒的行为。这种业行的不断积累，会形

成难以抵挡的洪流。

其实，这些力量都是我们自己培养的，是通

过无数次重复形成的。包括我们所有的兴趣爱



177

好和工作能力，同样是这么培养起来的。现在

的你，是由往昔业因积累而成；未来的你，又

是由现前言行所决定。你想什么，做什么，就

决定了你的未来是什么。大家对生命现状是否

满意？如果满意，学佛只会成为生活点缀，起

不到更多作用。惟有看到生命存在的过患，才

会生起离苦得乐、希求解脱的愿望。由此，才

能得到学佛的真正利益。

2．解脱的修行

解脱，包含解脱的意向、对象和能力。

首先是具备解脱意向。生起这一意向的前

提，就是正见轮回是苦。惟有透彻其本质，我

们对现实中的一切才会完全放下。否则，即使

暂时厌倦了追名逐利，一旦机会来临，又会直

奔而去，开始下一轮追逐。我们对世间有多少

兴趣，就会有多少执著和挂碍，相应的，也就

有多少不解脱。我们反省一下就会发现，凡能

构成干扰的因素，必定是我们在乎的，放不下

的。所以，出离心的检测标准，就是对轮回盛



178

事不再有任何期待。反之，只要还有一点挂碍，

就只是相似的出离心。

其次要了知解脱对象。说到出离，是不是

从六道跳到第七道去？答案是否定的。我们所

要出离的不是时空，不是环境，而是产生轮回

的根源，也就是惑和业。佛典中，将轮回规律

总结为十二缘起，包括无明、行、识、名色、

六入、触、受、爱、取、有、生、老死十二个

环节。因为无明，我们把身体当做是我，把情

绪当做是我，把错误知见当做是我，从而不断

造业。这种业力又推动我们再去起惑，再去造业，

形成一个又一个苦果。生命就是这样一场无始

无终的轮回游戏，一集结束，新的一集立刻开

场。惟有解脱，才能曲终人散，落下帷幕。

修行就像打仗，不仅要知道敌人是谁，还

要知道目标在哪里，知道用什么武器才能打败

对方。佛法是心地法门，所以，心才是真正的

用功办道之处。古德云：“大事未明，如丧考妣。”

不明白自己的心地，没找到生命的本来，不懂



179

得如何断惑证真，实在是悲痛欲绝，如丧考妣。

但大事已明后，同样还是如丧考妣。此时虽心

地已明，仍要对付无始以来的串习，仍要处处

谨慎，加功用行，直到八地菩萨才不再退转。

第三是培养解脱能力，也就是戒定慧。很

多人觉得，戒律无非是些条条框框，是一种外

在束缚，如何会与解脱有关？原因在于，我们

所有行为都是习惯的延续，是建立在无明我执

的基础上，是和轮回相应的。而戒能起到止息

串习的作用，使之不再继续。同时，将行为赋

予修行内涵，使我们身心调柔，播种解脱之因。

对凡夫来说，心念时时都在奔流不息。在这种

强大妄流中，不必说见性，连基本觉察都难以

生起。每种心念的产生，都是内因和外缘的共

同作用。持戒可以帮助我们规范行为，简化内心，

自觉抵制不良环境，从而减少恶念生起的机会。

但是，不去接触外境就没有妄想了吗？事

实上，闭上双眼一样可以胡思乱想。我们的阿

赖耶识储藏着无量种子，即使没有外境，第六



180

意识仍会将这些种子翻出来，继续贪嗔，继续

妄想。所以还要修定，使意识安住于特定所缘，

不再四处驰骋。当意识停止妄想分别时，阿赖

耶识的种子就没有活动机会了。再来作空性观

修，就不会有太多干扰。

三无漏学中，真正的解脱力量是慧。但这

种无漏慧的生起，离不开戒和定的基础。否则，

虽然太阳始终朗照天地，却被层层乌云遮挡，

不见踪影。我们说修行人根机利不利，主要就

取决于他的烦恼障是不是很厚。在禅宗公案中，

许多学人稍经善知识点拨，即可言下顿悟，彻

见本心。之所以有如此神效，正是因为本身的

烦恼障很薄。不然的话，善知识的一指禅也是

无能为力的。

所以，中士道的修行就是以出离心为解脱

意向，以惑业为解脱对象，以戒定慧三无漏学

为解脱能力。抓住这几点，也就把握了解脱的

核心。



181

【三、上士道的修学】

上士道的修行要点，在于菩提心、菩萨行、

空性见。其中，空性见是解脱道和菩萨道的共

因。不共声闻的，主要是菩提心和菩萨行。但

这种不共并非对立，依然有着内在的联系。

1．解脱道与菩萨道

关于出离心和菩提心的关系，宗大师在《道

次第》中作了善巧说明，是以出离心作为菩提

心生起的基础。所以，解脱道又称共中士道。

所谓共，就是将之作为菩萨道的组成部分。作

为菩萨来说，同样要有出离轮回的愿望，同样

要解除惑业，区别是在于所缘境界。声闻的出

离心是追求个人解脱，而大乘的菩提心是将这

种出离愿望由己及人，发愿带领众生共同解脱。

在解脱本质上，声闻和菩萨并无区别，能

解脱的都是空性慧，所解脱的都是惑业。不同

只是表现在量上，是从个人扩展到大众，是从

有限扩展到无限。从这个意义上说，菩萨道的

修行就是对解脱的延伸和圆满。这种圆满，正



182

是成佛的不共因。

佛陀为福智两足尊，具足圆满的慈悲和智

慧。所以，菩萨道修行的根本就是修慈悲、修

智慧，此外别无其他。

2．发菩提心

菩提心，就是觉悟和利他之心。因为觉悟，

故能成就智慧；因为利他，故能成就慈悲。其

中又包括愿菩提心和行菩提心。

愿菩提心，就是我要帮助一切众生解除轮回

痛苦的愿望。这一利他愿望也包含着觉悟，否则，

就不会想到帮助一切众生。但仅仅生起愿望是

不够的，还须通过不断修习来强化。因为这一

愿望刚刚萌芽，在很多时候，它还比不上贪心，

比不上嗔心。如果没有刻意调整，我们总是本

能地修习贪心，长养嗔心。所以说，凡夫也在

修行，只是修错了对象。

当我们认识到贪心过患，认识到慈悲对生

命提升的意义，就要调整修习内容。从修我执

改为修利他，从修贪嗔改为修慈悲。进而，将



183

悲心逐步扩大，由几个人扩大到几十、几百乃

至无量众生，从我们喜欢的人扩大到陌生人，

扩大到曾经厌恶的那些人。佛菩萨的大慈大悲，

就是对一切众生都能生起悲心。这是一个可以

量化的检测标准，也是一个无法作假的检测标

准。我们的心行达到什么程度？只须看看心中

能装下多少人，答案就在这里。

或许有人会说：我对众生不感兴趣，凭什

么要利益他们？这就必须了解，这种愿望对自

身究竟意味着什么，对修行究竟意味着什么。

明确认识之后，还要对三宝庄严宣誓，发愿以

利他作为生命目标。这一宣誓，就是受持愿菩

提心，由此在内心形成菩提心戒体。

很多信众热衷于受菩萨戒，但我们要知道，

菩提心才是菩萨戒的核心所在。若不知菩提心

为何，不懂得修习慈悲，又能算是什么菩萨？

所以，首先要使菩提心成为内心愿望，将尽未

来际利益众生作为自身使命，才有资格求受菩

萨戒，才有资格成为菩萨行者。



184

受持愿菩提心之后，还要将修习菩提心作

为常课。因为菩提心戒体也是缘起法，虽已播

种，但力量还不能与无始以来的串习抗衡。如

何使这一念成为生命主导？需要不断告诫自己：

我要利益一切众生。在反复提醒的过程中，使

菩提种子得到强化。否则，这一愿望会因为疏

于管理而逐渐枯萎，逐渐被其他心行取而代之。

关于菩提心修法，汉地比较著名的有省庵

大师的《劝发菩提心文》，其中列举了发菩提心

的十种因缘，分别是念佛重恩、念父母恩、念

师父恩、念施主恩、念众生恩、念生死苦、尊

重己灵、忏悔业障、求生净土、为念正法得久

住。想到佛菩萨、父母、师长、施主乃至一切

众生对我们恩重如山，除了发心利他，实在难

以为报。此外，还有念生死苦等五种因缘。经

常依此思维，会觉得发菩提心是生命的唯一出

路，别无选择。

《道次第》则提供了两种思维方式，一是阿

底峡尊者的七支因果，包括知母、念恩、报恩、



185

修慈、修悲、修增上意乐、修菩提心七个步骤。

一是寂天菩萨在《入菩萨行论》中所说的自他

相换。

我们之所以发不起菩提心，多半是觉得众

生和我们没有关系。这也需要调整观念，化解

彼此的陌生与隔阂。佛法告诉我们，众生在无

尽轮回中都曾互为亲人。那么，我们忍心无视

亲人的痛苦吗？可能有人会说，现生的亲人都

顾不过来，何况过去？这也确实是很多人的现

状。如何对治这种冷漠？可以通过念恩来观修，

我们要思维母亲十月怀胎，辛勤哺育，为将我

们培养成人，付出了无数心血和劳苦。如此恩

德，除了全身心回报，没有任何方式可与之对

等。从对生身之母开始念恩，然后将这种感觉

逐步扩大。如果不懂得感恩，就不会生起报恩

心，更无法将此心推及众生，甘愿为之拔苦与

乐。当然，每个人都有或多或少的慈悲，难的

是发广大心，发长远心。所以还需要修增上意乐，

将此作为不可推卸的责任，这才是菩萨的大慈



186

大悲。否则，声闻也修习慈悲，其他宗教也宣

扬慈悲，社会大众也提倡慈悲，菩萨的慈悲究

竟有什么特殊之处呢？其不共就在于，把尽未

来际利益一切众生作为自身使命。

七因果之外，自他相换也是发起菩提心的

殊胜法门。对于菩提心的修行来说，最难克服

的就是我执。尤其在帮助他人和自身利益发生

冲突时，我们往往会本能地保护自己，排斥众

生。因为我们还不具备平等心，一切行为都是

建立在自我感觉的基础上，充满着好恶，充满

着亲疏，充满着对立。这就是凡夫的现状，是

我们必须面对的现实。这就必须认识到，世间

一切过患皆因我执而起。为什么佛菩萨能成就

一切功德，而凡夫却成就一切烦恼？区别就在

于是否有“我”。所以说，我执是一切衰损之门，

利他是一切功德之本。自他相换的修行，一方面，

是把爱著自己的这份心转向一切众生；一方面，

是把对一切众生的冷漠转向自己。换言之，是

把心目中自己和众生的地位进行对调。通过这



187

种交换来瓦解我执，利益大众。

以上三种都是修习菩提心的经典法门。不

论选择哪种方式，都要不断告诫自己：我要以

利益一切众生作为生命目标。否则，很容易在

前进途中迷失方向，落入轮回串习。我们是要

解脱成佛，还是继续在六道流转？这是两条非

此即彼的道路。一旦择定目标，我们走的每一步，

都要设法接近这个终点。

3．行菩萨行

发起菩提心之后，还要修菩萨行，主要内

容为六度四摄。《道次第》中有一重要命题，即“方

便与慧，任缺其一，不得成佛”。六度中，布施、

持戒、忍辱、精进、禅定所修为方便，般若所

修为智慧，同时也是前五度的指导。

汉传佛教本是大乘，但长期以来，却予人

消极避世的印象，原因就在于忽略菩提心和菩

萨行。比如弘法，本是每个佛子的责任，也是

利益众生的最好方式。但在家居士觉得弘法是

出家人的事，出家人觉得是高僧大德的事，结



188

果使高僧大德不堪重负，也使很多众生根本无

缘闻法。当然，这并不是说每个人都要去讲经

说法。我们可根据自身能力，或将学佛心得与

人分享，或向他人推荐弘法书刊，或帮助他人

亲近道场，创造一些使人接触佛法的机会。

菩萨行是菩提心的具体实践，所以，这些

行为必须建立在慈悲心之上。比如放生，本是

挽回物命，救众生于水火的利他行为，但很多

人只是为了个人消灾免难、保佑平安而放。因

为目的在于放，多半就是简单地一放了事，并

没有设身处地为所放物命着想。反之，如果带

着慈悲心放生，考虑重点就不仅仅在于放，也

在于怎样使它们更好地生存。所以说，悲心才

是菩萨行的关键。同样是放生，只有带着慈悲

利他之心去做，才是自利利他的菩萨行。否则，

不过是人天善法而已。

在修习菩萨行的过程中，还要以空性见使

之得到提升，从而保持无所得的心。如果没有

智慧指引，所谓的利他行，可能修得很执著，



189

修得患得患失，甚至修得痛苦不堪，最后就成

了“常苦恼菩萨”。那样的话，很可能会退失道心，

这也是初发心者常有的现象。所以，在利他过

程中时时要以智慧抉择，做完随时放下，就像

雁过长空一样，不留痕迹。这也就是《金刚经》

所说的“应无所住而生其心”。

4．修习空性见

菩提心有世俗菩提心和胜义菩提心之分，

菩萨行也有世俗行和出世行两种，区别就在于

有没有空性见。

空性见包括两个层面，一是闻思正见，是

通过听闻佛法、如理思维而获得；一是出世正见，

即内心所具备的明觉力量，是直接体认空性的

能力。怎样才能获得空性见？

首先要对妄念进行清理。妄念是依托不同

影像而产生，恨有恨的对象，贪有贪的对象，

爱有爱的对象。其力量强弱，又与我们对所缘

的在乎程度有关。所以，我们要对这些影像进

行智慧透视。分析一下，我们所认为的好，其



190

实质是什么？是客观事实，还是情绪投射？凡

夫最在意的就是我，但什么代表着我？从物理

角度能找到吗？色身是由父母给予，通过饮食

逐渐成长，其间不断新陈代谢，没有一个细胞

不在无常中更替变化。从心理角度能找到吗？

心念同样是不断积累而成，包括我们的思想、

性格、能力，哪一样是与生俱来，不曾改变的？

从昨日之我到今日之我，今日之我再到明日之

我，乃至从生到死的整个过程，哪一秒，不在

连续不断的变化之中？佛教认为，心念就像流

水一样，相似相续，不常不断。在相似相续的

过程中，生命内容也在不断更替。所以，这一

切都是虚幻不实，了无自性的。具备这一认识，

心就不易粘著于境界。

当我们不被妄念左右时，再起观照，就方

便契入了。很多人觉得无力观照，正是因为念

头随时变化，动荡不安。当我们的心力都用于

执著时，哪里还有精力作观？就像电脑被病毒

耗尽所有资源时，已经无法启动其他程序了。



191

当然，这个阶段还是有造作的观照。通过

觉察的观修，就能从有造作的观照，进入没有

造作的明觉，引发空性智慧。有一分觉悟，就

会化解一分无明，成就一分解脱。不断觉悟，

就能彻底破除无明，成就解脱。进而，把这种

解脱的经验和能力传递给众生，在圆满无漏智

慧的同时，成就无限慈悲。

以上，主要为大家提示了道前基础和下士

道的修行重点，并对中士道和上士道的修行作

了概括性的介绍。具体内容，希望大家对照《略

论》原文和讲课录音深入学习。学好《道次第》，

就能掌握修学套路。不论今后学哪个宗派，修

哪个法门，都是大有利益的。



192

论“方便与慧，成佛缺一不可”

——2004 年夏讲于戒幢佛学研究所

成佛的修行必须具备哪些条件？千百年来，

汉传、藏传各宗因对佛陀教法的认识存在差异，

故在建构自宗修学体系时，形成了不同观点。

能否正确看待这些问题，直接关系到我们能否

圆成佛果。在《道次第》中，宗大师对此作了

详细论述。

【一、成佛修行的两大内容】

《道次第》中，宗大师明确提出：“方便与慧，

随学一分，不得成佛。”何为方便？通常是指途

径、手段、方法。从这个意义而言，八万四千

法门皆可称为方便。但在《道次第》中，对“方便”

一词的内涵却有特别界定，依整个《道次第论》

的内容而言：

奢摩他以下，是为方便分及福德之资粮，

依于世俗谛之道，广大道次第也。三种殊胜慧者，



193

是为般若分及智慧之资粮，依于胜义谛，甚深

道次第故。当于彼等次第数目生起决定，及以

慧与方便随离一支不成菩提，应起大决定也。

这里明确指出，何为“方便”，何为“慧”，

认识“方便”与“慧”的内涵，以及它们在菩

萨道修学中的重要性，是修学《道次第》应有

的基本认知。

“菩提心为因，悲为根本，方便为究竟。”《大

日经》的这句话，扼要概括了大乘的修行要领。

“悲为根本”说明大悲心在大乘菩萨道的核心地

位。大乘佛教的殊胜，主要体现在大悲心行的

成就。由菩提心为因，方能成就圆满大悲，否

则往往只是小慈小悲，而非佛菩萨的同体大悲。

至于“方便为究竟”，是说明通过方便才能抵达

圆满佛果。这里所说的方便，主要指六度四摄。

关于成佛的修行，《道次第》提出两大要点。

首先，应有正确的方便。就像挤牛奶，必

须知道在哪里挤，若于牛角用力，安能见效？

修行同样如此。若无行之有效的方法，终是徒



194

劳无益。很多人修行不得受用，正是因为采取

的方法似是而非，或是用不起来，或是用心出偏，

最终导致操作失误。其次，方法要完整，即因

缘具足。如若不然，修行成就往往是片面的。

惟有圆满之因，方能成就圆满佛果。

大乘菩萨道的修行，无非是成就悲、智两

种品质。我们认识到佛陀的品质特征，也就知

道修行的重点是什么。一切修行都是围绕结果

展开，正如我们想收获什么，必得先播撒相应

的种子，所谓“种瓜得瓜，种豆得豆”。同样的

道理，我们要成就佛陀的品质，就必须在因上

努力。

佛菩萨所具有的大悲和大智，决定了修行

必须在方便与慧两方面入手。佛陀乃“福智二

足尊”，由般若成就一切种智，方便成就无量福

德。《道次第》所阐述的方便与慧缺一不可，便

是建立在这一前提上。

各教派在建构自宗修行时，往往会有不同

的立足点。《道次第》在论及“方便与慧，随学



195

一分，不得成佛”这部分内容时，是以大乘和

尚及当时流行的一些相关思想为反面教材。

【二、大乘和尚与莲花戒的辩论】

吐蕃时期，大乘和尚摩诃衍（支那堪布）

从敦煌一带前往西藏弘扬禅宗。他所弘扬的用

心方式，是直接从无分别入手，认为一切分别

皆属妄心作用，修行可直接由无分别契入，从

而顿悟本心，见性成佛。另外，大乘和尚还提出：

见性即可具足一切福德，无须布施等方便。当时，

大乘和尚在西藏很有影响，故此说流传广泛。

后来藏王听取一位大臣的意见，前往印度迎请

莲花戒论师赴藏，并组织了辩论，结果大乘和

尚的观点未被认可。

此后，大乘和尚弘扬的禅宗虽被当局禁止，

其观点在藏地却仍有影响。此外，宁玛等宗派

在修行方法上和禅宗也有相似之处。宁玛是藏

传佛教最古老的宗派，影响甚广。宗大师一再

批判大乘和尚，或许还隐含着对宁玛的批判。



196

论中除列举大乘和尚之说外，明确指出：“然至

今犹有一类轻持戒等诸行者，于修道时舍弃彼

等。”在宗大师所处的时代，藏传佛教已产生诸

多流弊，不仅有僧人参与政治，亦有个别依血

统和家族承继法脉，使神圣的宗教生活出现世

俗化倾向。因而，僧团鱼龙混杂，良莠不齐。

在这样的历史背景下，宗大师积极倡导戒律和

道次第以整顿时弊，为藏传佛教开创了新的发

展契机。他所创立的格鲁派，意为“善规派”，

这一称谓也反映了宗大师大力倡导的修学风范。

《道次第》中，宗大师还引用另一个观点，

即“又有一类除谤方便外，见解亦同彼，及诸

余者舍以分别慧，求真实之见，而许彼之任何

不思为善明矣”。藏传佛教中，大圆满和大手印

的修行，都直接从“无造作的用心”入手，由

此契入心的本质。这些修行理路和禅宗很相似，

与格鲁派的修学方式却相差甚远。所以，这一

批判或许也和大圆满、大手印的修行有关。“舍

以分别慧，求真实之见”，在修学上不具有普遍



197

的引导意义，甚至可能导致各种流弊，故宗大

师在此特别提出批评。

我觉得，在以上所说的这些修行体系中，

格鲁派建构的道路较为稳妥，既适合大众修学，

也有利于佛教的健康发展。而禅宗、宁玛等宗

派提倡的高层次观修，并不具有普遍意义，若

片面提倡，也不利于佛教整体的健康发展。从

这个意义上说，《道次第》的建构确实意义重大。

【三、从法义上辩证】

《道次第》从法义上对大乘和尚及当时藏传

各宗流行的类似观点进行了批驳，主要分为四

个方面。

1．从无住涅槃而言。大乘菩萨所成就的是

无住涅槃。所谓无住涅槃，即不住生死、不住

涅槃，故须具备悲、智两个条件，所谓“悲不

住涅槃，智不住生死”。因悲心所感，故不住涅槃；

因慧力朗照，故不住生死。本论以佛菩萨所证

得的无住涅槃，证明菩萨道的修行乃方便与慧



198

的统一。

2．广引诸经，说明方便与慧缺一不可。如

《秘密不可思议经》云：“智资粮者，是断一切

烦恼也。以福资粮者，是长养一切有情也。世尊，

以是因缘，菩萨摩诃萨当于福智资粮而精进也。”

菩萨不仅要积集智慧资粮，以此断除烦恼，也

要积集福德资粮，以此利益众生。所以，菩萨

对于方便和智慧的修习不可偏废。

又如《无垢称经》（即玄奘异译《维摩诘经》）

云：“诸菩萨之系缚云何，解脱云何？答云：无

方便摄之慧者系缚也，方便摄之慧者解脱也；

无慧摄之方便者系缚也，慧摄之方便者解脱也。”

辩证指出了方便与慧的关系。作为菩萨，若缺

乏圆成佛道的方便行，将被系缚于二乘的涅槃

境界中。成就空性慧，兼具圆成佛道的方便行，

方能成就无上佛果。同样，菩萨如果只有布施

等方便行而缺乏空性慧，也永远无法从凡夫心

中摆脱出来。具备布施等方便行，又通达空性慧，

方能成就究竟解脱。



199

其后，《道次第》更引《象头山经》、《道炬论》

等诸多经论进行阐述，说明在菩萨道的修行中，

须方便与慧齐头并进。

3．破斥“以修施等未通达空性，若通达空

性则不必修施等方便行”的观点。有观点认为，

之所以修习六度，只因尚未通达空性。换言之，

若已通达空性，便毋须再修。持此观点者认为，

空性已具足一切功德，何必再修六度万行？

《道次第》中，宗大师针对这一观点作了破

斥：“倘作是想，修学施等诸行者，是无坚固通

达之空性，若有则足矣。设如是者，则已得初

地等诸佛子，及特于无分别智获得自在之八地

菩萨，当不须行。然此非应理。十地菩萨，虽

各地以施等而为主要，然非于余等不行也。”证

得空性并非一了百了，十地菩萨的每一地，都

应修习十度。只是在不同阶段有所侧重，如初

地重在布施圆满，二地重在持戒圆满，三地重

在忍辱圆满，如此渐至十地。

关于六度的修行，唯识经典谈得较为全面：



200

地前菩萨固然应修六度，地上菩萨同样应修六

度。不同的是，地前修习六度是建立于妄识的

基础上，而地上修习六度则是建立在胜义菩提

心的基础上。

4．破斥“于施等不分别，无缘之施即圆满矣”

的观点。持此观点者认为，如果布施时能做到

三轮体空，于能施之我、所施之物、受施对方

皆不起分别，不仅布施获得圆满，还能同时具

足六度。针对这一观点，宗大师从以下几方面

进行了破斥：

“则外道于心一境性之止中平等住时，亦无

耽著故，当全一切波罗蜜多。”若于境界不起执

著，那么，外道安住于心一境性时，也应当能

具足一切功德。

“又别如《十地经》说，虽声闻独觉，亦有

于法性无分别智，于彼平等住时，当全一切菩

萨之行，成大乘也。”声闻、独觉也能证得无分

别智，所谓“三乘同坐解脱船”。但声闻因证得

空性而不分别、不执著，并不意味着他们已经



201

圆满布施等菩萨行。

“若因经说，一一度中便能摄六，即以为足。

则献坛供，亦说涂牛粪水之行施有六，唯为彼

而应理耶？”若任何一度都含摄六度，那么，

献坛供和涂牛粪水也能具足六度吗？显然是错

误的。论中又进一步举例说明：“譬有慈母，因

爱子死，为忧所苦，与余谈说等时，任起何心，

而忧恼之势力不灭，然非一切心皆是忧心。”如

同母亲痛失爱子，这种忧悲苦恼的情绪势必影

响到她所做的每件事，但不能说，此间现起的

一切心所皆是忧愁。因为做每件事都有不同心

所在活动，吃饭有吃饭的用心，说话有说话的

用心，走路有走路的用心。虽然一切行为都笼

罩了忧愁的色彩，但并不等于忧愁取代了一切

心所的活动。所以说，仅仅修习布施就等于具

足六度的观点是没有根据的。

【四、对所引经典的分析】

大乘和尚等人所持观点亦非自创，也广引



202

八十种经典进行论证。事实上，经典对分别与

无分别都有赞叹。这代表两种不同层次的修行，

同样是有经教根据的，并不是说，无分别都是

错误的。若将一种方法极端化，容易偏离中道

并出现弊端。那么，宗大师对大乘和尚所引经

论又是如何解说的呢？

1．六度与执著

在凡夫的心行上，很难将六度和对六度行

的执著分开，但这代表着两个层面的心行。针

对凡夫在修习布施等善行过程产生的执著，论

中引《宝论》云：“或又说言，虽成善趣之因，

施戒诸善亦是生死因，不成菩提之因，此当平

心而论。又于经说，于施等六度现行耽著，是

魔之业。”又引《三蕴经》云：“由堕所缘而行

布施，及执戒为胜守护戒等，彼等一切皆当忏

悔。”

此处引用当时的一些观点，认为若对六度

产生执著，即为生死之业。如果我们对善业有

所执著，就是人天小果，有漏之因。但此“魔业”



203

并非恶业，而是生死相续之因。只要我们还轮

回于生死，便超不出魔的控制，故云“魔业”。

本论还引《三蕴经》言，若修布施时，心

住于能施、所施、施物之所缘，则应忏悔。关

于住相的布施等善行，《金刚经》亦云：“若菩

萨心住于法而行布施，如人遇暗，则无所见。

若菩萨心不住法而行布施，如人有目，日光明照，

见种种色。”可见，是堕或不堕，如人遇暗或如

人遇日光明照，区别就在住与不住之分。持戒

也是同样，若执著持戒功德，也是住相，即应

忏悔。

有些人看到“堕所缘”，或执著六度即为魔

业，往往不能正确理解，误解为不必持戒及修

习六度。听闻达摩称梁武帝“并无功德”，更以

为不必积集功德。问题何在？便在于“堕所缘”，

即住相。祖师并未说六度为生死业，关键在于

是否住相。但一般人却师心自用，片面否定布

施等善行，以为证得空性便能解决一切问题，

其他善行皆无须再做。故宗大师在此告诫我们：



204

判断魔业的标准，并非行为本身，而在于内心

是否执著。《道次第》又根据这一错误理解作了

引申，深入批驳了此类观点。

引申之一：不可将善行等同于法我执（即

对六度的执著，主要指前五度），因为法我执和

布施、持戒是二而非一。法我执是我们在修布施、

持戒时投射的我执。做事过程是缘起的，若觉

得其中有“我”在做，并对所做之事生起得失观，

这些附加的心行才是法我执。事实上，法我执

和布施行并非一体，只是对凡夫而言，因始终

处于遍计所执的世界中，在心行上很难作出区

分，将六度和执著粘到一起纠缠不清。而对于

训练有素者，完全可以厘清两者的关系。通常，

修行主要是通过灭除贪嗔痴而证得法无我。若

将布施等善行等同于法我执，则善心、善行也

属执著范畴，这就意味着在证得法无我、灭除

贪嗔痴的同时，善品、善心、善行将一并灭除。

引申之二：若以一切善念分别等同于法我

执，那么，在思维暇满、念死或修习慈悲及菩



205

提心的同时，法我执也应随善业一同增长。事

实并非如此，若带着强烈我执修行，的确会出

现越修执著越重的现象。但以空性见为指导，

在善业增长的同时，决不会带来任何负面作用。

再以前面的道理类推：若法我见将随着善心、

善行增长，那么，成就法无我见（我空、法空

的智慧）时，过去所修善法是否会随之减少呢？

方便和般若智本是相辅相成的，若将善行等同

于执著，便意味着方便行和空性见构成了对立。

佛陀成就的色身和法身，皆来自因地的修

行。修布施时，布施行可成就庄严的应化身及

报身。而在般若指导下，了知布施如幻如化，

了不可得，又可藉此契入空性，证得不生不灭

的法身。所以说，既不否定缘起因果，又通达

无自性空，方能圆满佛果的色身和法身，两者

是相辅相成的。若任缺其一，如见性而不修方

便，则无法成就圆满色身，所以声闻人灰身泯智，

证入涅槃。佛陀之所以具足三身四智，正是由

于在因地上既重视利益一切众生的方便，又通



206

达这些利生事业的无自性空。

宗大师再引二谛之理进行说明：“以教理正

之，于一切世出世法之本体中，抉择无有尘许

之自性成就，而安立胜义之量，与因果法亦不

爽毫厘，别别决定安立因果名言之量，二者彼

此互助，岂成能损所损者哉。于此若得决定，

则可称为通达二谛之义及得佛意者也。”无论世

间法还是出世间法，皆无丝毫自性。一方面安

立胜义，即自性了不可得；一方面安立因缘因

果之假相，于因果法不爽毫厘。若将方便和般

若对立起来，或将缘起因果和无自性空对立起

来，都是错误的。

2．缘起法与佛道修行

下面提出另一话题：某些人认为，证得无

分别智（空性）是不假因缘的，这也是对无缘

的错误解读。法不孤起，仗缘而生，定和慧的

成就也不例外。就这一问题，《道次第》同样引

用诸多经教进行说明。《秘密不可思议经》亦云：

善男子，譬如烈火，从因而燃。因若无者，则



207

当息灭。”火的燃烧需要空气和木柴等因缘。若

是因缘不具备，火焰便会熄灭。

以格鲁派的观点来看，佛陀的一切品质皆

因缘所成。但因缘有善缘和恶缘之分，所以，

有些因缘应当成就，有些因缘则应息灭。那么，

如何进行抉择呢？《道次第》指出，自性见为

应当息灭的恶缘，而大悲心、菩提心、六度万

行则是应当长养的善缘。同时指出，对不同的

缘应采取不同处理方式。于烦恼须缓，于性罪、

遮罪应彻底舍弃，于修习善行、成就佛道则应

积极进取。

总之，对当时存在争议的各种思想，宗大

师皆一一进行审查，并引莲花戒阿阇黎之说作

为总结，说明什么该破，什么不该破。

关于分别、无分别的问题，宗大师也指出，

某些情况下的某些无分别也是不应破除的：“谓

住于抉择胜义之见上，于余任何亦不作意，专

注一趣而修者，非其所破。若非住于抉择胜义

理之见，而心不行动，任何亦不分别而住，为



208

修空性者，是所破也。”见道，应现量而证，此

刻的无分别便不能破除。格鲁派认为，无分别

惟有在此时方可起用，且须以分别无我慧为基

础，方能成就无分别智。至于大乘和尚所说的

直接从无分别入手，则是格鲁派不认可的。

佛法浩如烟海，博大精深。正确认识成佛

必须具足的条件，准确把握佛法要领，并不是

简单的问题。正因为如此，一些宗派在建构自

宗修学体系时，或是忽略了基础建设，或是片

面强调某一方面而忽略其余，从而阻碍佛果的

修行和成就。宗大师在《道次第》中所提出的“方

便与慧，成佛缺一不可”，对于修行具有重要意

义。



209

《道次第》与唯识修学

——2010 年秋为唯识学专业研修生开示

【为什么先学《道次第》】

唯识专业的学习，之所以先安排《道次第》

这门课，是很有深意的。在佛法各个修学体系中，

唯识体系逻辑缜密且思辨性强，所以，对唯识

的学习容易流于哲学化和知识化。即使下功夫

把相关论典读下来，也往往停留于书本，很难

得心应手地用起来。这样的学习，即使研究得

再深入，终归是隔了一层，不是自家宝藏。

民国年间，著名的唯识学者有欧阳竟无、

熊十力、梁漱溟、梁启超等，都是一流的头脑，

但他们的研究也是偏向哲学式的。为什么会这

样？难道唯识仅仅是一门学问吗？这就涉及到

一个方法问题：我们究竟应该怎样来学唯识？

依唯识正见建立的修学体系，包含境行果

三部分。在本宗重要论著《唯识三十论》中，

前二十五颂是说明境，第二十六到二十九颂是



210

阐述行，最后一颂是关于果。而在《辨中边论》、

《摄大乘论》、《解深密经》等经论中，同样是依

境行果建构修学体系。但我们在学习唯识时，

往往偏重见的部分，而忽略行和果。再或者，

把行和果也当做知识来学，以为掌握法相概念

即可。这些问题的根源，就在于我们对修学缺

乏整体认识。

对佛法修学来说，有一些是绕不开的共同

基础。比如《道次第》所说的道前基础，就是

帮助我们建立正确的修学模式，教导我们如何

亲近善知识，如何认识暇满人身的重要意义等。

再如三士道的不同重点，对三宝的信心、出离心、

菩提心等，这些内容在《瑜伽师地论》也有详

细说明。

那么，我们为什么不直接学习唯识经论？

原因在于，唯识经论的表述方式较为复杂。如

果不具备相当的佛学素养，学起来会有一定难

度。而宗大师在《道次第》中建构的修学套路，

其特色就在于简明、清晰、易懂。掌握这个套路，



211

就能对修学次第和个中要领成竹在胸。尤为可

贵的是，在《道次第》的套路中，每个环节都

将教和观紧密结合起来，避免了学法过程中可

能出现的偏差。

从《道次第》的建构来说，很多思想都来

自唯识经论。如果你们认真听了我讲的“《菩提

道次第略论》系列讲座”，再学唯识就会容易很

多。所以说，通过对本论的学习，可以为我们

今后学习唯识打下一个坚实基础。

虽然你们在这里已经听过我的很多课，但

这样的听是不是很主动呢？是不是有进一步的

思考和熏习呢？如果学得不深入，于法就难以

真正相应。

我们目前在各地开办的“道次第学习班”，

修学效果很好。多数人都能通过短时间的学习，

对佛法生起极大信心，从观念到心态也有显著

改变。之所以能达到这些效果，关键就在于学

得专一，学得深入。

关于《道次第》的学习，我给他们提出了



212

十二个字。在态度上，是真诚、认真、老实；

在方法上，是理解、接受、应用。把这几点做

到位，必然能从修学中得到受用。

【真诚、认真、老实】

首先，要端正态度，做到真诚、认真、老实。

所谓真诚，就是真诚面对生命存在的过患，

意识到自己是充满迷惑烦恼的凡夫，是轮回的

重病患者。惟有看清这些问题，我们才能本着

治病的心态来修学，否则，学佛可能只是生活

中的一种点缀，一种姿态，甚至是一种伪装。

我们不仅要真诚面对自己，还要真诚地面对法，

面对法师。就像急切期盼康复的患者那样，把

法当做疗病的良药，把法师当做救命的良医。

所谓认真，就是扎实、深入地学习《道次

第》。学院式教学的最大问题，就是把佛法当做

知识来学，多方涉猎，浅尝辄止。加上平时缺

乏讨论，即使学得不到位，也不容易发现问题。

但这样学到的佛法是概念式的，就像药物的包



213

装，虽然印着药的名称、成分和疗效，但本身

并没有实际内容，自然也无法用来对治烦恼、

转变心态。最后，佛法是佛法，我还是我。结

果就会越学越没有信心。对于《道次第》的学

习，希望你们在一百多讲的音像上好好下功夫。

这不仅反映了我对佛法的思考和理解，同时也

围绕大众修学中常见的各种问题来阐述。如果

真正听进去，就能在学习的同时，掌握一定的

弘法能力。不过，仅仅听一遍是没有多少作用

的。那些学得比较好的学员，通常会听三到五遍，

比较用功的甚至会听十遍，这才叫认真。

所谓老实，就是不要四处涉猎。作为研究

生的学习，除了听《道次第》的音像资料以外，

可以适当看些相关书籍。比如关于皈依的《皈

依修学手册》，关于七支供的《普贤行愿品的观

修原理》，关于菩提心的《认识菩提心》和《菩

提心的修行》，同时也可参考一些藏传大德的相

关开示。在学习过程中，一个问题、一个问题

地落实，一个环节、一个环节地推进。你们现



214

在的任务就是专心修学，所以，每学一本经论，

不仅要学透，要能够写论文，关键还要能够运用，

这样才能真正完成我们的修学任务。

这些态度，决定了我们能否学好这部论典。

【理解、接受、运用】

其次，是要掌握方法，从理解到接受，从

接受到应用。

所谓理解，包含着八个层次。

第一，读懂《道次第》的每句话和每个概念。

第二，理解每个段落和章节所蕴含的深意。

第三，带着问题学习。任何论典都是由若

干问题组成，比如怎样闻法，关系到我们能否

将法落实到心相续中，以此改造生命。而暇满、

义大、难得是告诉我们人身的重要性，帮助我

们建立与法相应的人生观和价值观。至于念死

无常，则是通过对死亡一定、死期不定等问题

的忆念，帮助我们如实看待死亡，进而对三宝

生起至诚皈依之心。在学习过程中，我们必须



215

认识到，这部分内容究竟要说明什么问题，宗

大师又是以什么方式进行说明。学《道次第》，

其实就是学习本论对这些问题的认识，并将这

些认识落实到心行，转化为自己的认识。

第四，了解《道次第》所说的这些问题和

人生有什么关系。学习佛法，一定要将法和人

生结合起来，这样才能使佛法从空中落地，落

到我们的心地，进而产生作用。否则，即使知

道《道次第》怎么讲，《金刚经》怎么讲，《行

愿品》怎么讲，但只是佛菩萨的境界，是经典

的说法，和自己是不相干的。就像很多学者，

总是以一种超然物外的态度在学习，即使学上

几十年，佛法还是佛法，自己还是自己。这样

的学习，决不是一个学佛者应有的态度。

第五，学会用佛法的观念看待实际问题。

比如暇满人身的重大意义，对于这样的人生观

和价值观，我们能否理解，能否接受？再如佛

教所说的无常无我，究竟是不是世间真相？我

们需要去思维，去检验，去消化。惟有这样，



216

佛法才能真正成为自己的认识。

第六，依佛法正见摆脱不良串习。无明造就

了我们现有的凡夫品质，而正见所造就的，则

是圣贤的品质，是解脱的人格。这是非此即彼

的两个选项。如果没有正见，我们必然活在无

明衍生的错误观念中，由此带来烦恼，造就轮

回。通过对《道次第》每一部分的学习，我们

都要把其中阐述的佛法正见运用起来，以此替

代原有的错误认识，这是修行非常重要的一步。

第七，不断重复正确心行，以此强化正念。

第八，完成生命品质的改变和提升。

各地《道次第》班的修学，都是围绕这样

一个思路进行。对一部论典反复闻思后，再以

禅修进行深化。这是佛教传统的修学方式，事

实证明，也是最有效的修学方式。道宣律师学

律时，听智首律师讲《四分律》达二十遍。以

他老人家的智慧，尚且要反复听闻，何况身处

末法的我们呢？可事实上，现代人最突出的问

题就是四处追逐，浅尝辄止。虽然掌握的知识



217

点很多，但哪一点都不深入，哪一点都用不起

来。最后，总是在这些点上来回穿梭，忙来忙去，

还是原地踏步。

希望通过学习《道次第》，你们能培养一种

良好的学习方法。按照这套方法老实做下来，

必能为未来修学奠定一个良好基础。如果只是

泛泛地学一学，是学不到心里的，也是没有真

实力用的。

你们现在是专业学佛，这种条件是社会上

的居士无法比拟的。他们要承担工作\照顾家庭，

事务很多，障缘很多，需要排除各种困难来学

习。如果你们的学习效果还比不上他们，就太

说不过去了。

【对学习进行规划】

目前，大众修学主要存在两个问题，一是

缺乏良好的氛围，二是缺乏有效的引导。根据

这一实际需要，我们现在形成了一套三级修学

模式。



218

初级修学，是以人生佛教为基础，以信仰

建设为中心。

中级修学，是以《道次第》为基础，以菩

提心为中心。

高级修学，是以正见为基础，以止观禅修

为中心。

我们的初级班叫同喜班，中级班叫同修班，

高级班叫同德班。所谓同喜，是大家因为学佛

改变观念，从迷惑束缚中解脱出来，共同分享

法喜。所谓同修，是共同修学菩提道。所谓同德，

是共同证得佛菩萨的功德。

对于修学来说，关键是抓住重点。我们需

要对此进行规划，按照课程时间，把《道次第》

分成若干部分，然后围绕这些问题制定进度表。

比如道前基础中，有关于闻法的问题，关于本

论传承的问题，关于暇满义大的问题，关于依

止法的问题。下士道中，有关于念死无常的问题，

关于念三恶道苦的问题，关于皈依三宝的问题，

关于深信业果的问题。中士道和上士道，同样



219

是由各个问题组成。

同修班的方法，是围绕每周两讲的内容形

成讨论辅导材料：学习这部分之前，要围绕哪

些重点去思考，又要通过学习获得什么认识。

然后还要检验，应该掌握的问题掌握了没有？

应该具备的认知具备了没有？这样学下来，每

个环节都能一一落到实处。

我们这里的学习，重点在于讨论。通过讨论，

既可以交流对本论的理解，又可以分享学修的

心得。如果存在疑问，也可以提出来和大家一

起探讨。在学习、分享的同时，我们还要对自

己进行省思，发现需要纠正的偏差或不足。

讨论不是聊天，这就需要制定相应规范，

需要有人主持。每次可以由一两位作主题发言，

对所学内容进行介绍。如果介绍得不完整，其

他人可以进行补充。然后，大家依次阐述自己

的理解和体会。

在集体讨论时，很容易偏离主题，所以我

们要抓住重点，一方面是以自己的人生为参照



220

点，一方面是以所学的教理为参照点，而不仅

仅是停留在字面上。这就需要对照自身心行来

检验，看看学佛之后有什么改变。现在各地《道

次第》班之所以学习效果较好，分享就是其中

的重要因素。在分享过程中，大家都会感到彼

此的进步，因而法喜充满，相互增上。

我们几个助教也要多用心，这对你们来说

也是一个促进，是一个增上缘，所谓教学相长。

“西园论坛”上有很多学员的分享，你们也要经

常去看看，感受一下这种气氛。其中不少人学

佛时间并不长，但对佛法很有信心，改变非常

明显。相比之下，很多佛学院的学生反而木木的，

似乎听什么都没多少感觉，没多少触动。

问题在哪里？关键是就在于学习方法的差

异。所以我们要对此引起重视，方法掌握了，

学起来才能事半功倍，身心受益。

【将佛法落实心行】

我们所用的学习材料中，有一本《道次第



221

之道》，前面八九篇都是我对各地“道次第班”

所做的相关开示，从不同角度对《道次第》作

了纲要性的总结。从这里入手，可以在短时间

内把握本论的核心思想和修学理路。重点掌握

了，学习每一部分时就能知道它在整个修学体

系中的位置，以及承前启后的关系，做到环环

相扣，步步深入。

比如《道次第修学意义》，虽然讲的是《道

次第》，其实代表我对整个佛法修学理路的思

考。当然，你们现在学习时间尚短，有些深度

领悟不到，但只要认真闻思，总会有不同程度

的体会。《道次第修学漫谈》主要阐述学习的方

法；《道次第修学地图》是对全论进行梳理，起

到地图那样的标示作用；《道次第修学要领》主

要说明目标、建构等纲领性要素；《道次第实修

理路》则说明在每一部分修行中，都包含加行、

正行、结行、未修中间的套路。修依止法，忆

念善知识功德就是正行；修念死无常，忆念死

王必来和死期不定就是正行。



222

《道次第》非常重视观察修，即通过如理思

维调整观念，将佛法从书本落实到心行。这一

理路也是唯识所说的从四寻思到四种如实智。

当我们能以佛法智慧对世界进行重新审视，就

能改变认识，消除建立无明之上的妄想、执著

和烦恼。通过思维获得佛法正见之后，还要依

正见作观照般若，通达实相般若。在学习《道

次第》的过程中，对每个问题的思考，都在帮

助我们解除修学路上的障碍，直到接近智慧大

门时，再做空性观修，就有的放矢了。

在学习中，重点还是要听光盘，要反复闻思，

并结合自身心行去思考。我希望，大家通过对

《道次第》的学习，能在认识和方法上打下一个

良好基础，这才是我们的首要任务，而不是把

写论文放在首位。当然，作为研究生的学习来说，

文章必须写，但不要本末倒置。因为学佛的根

本目的是改造生命，我们自己尝到法味了，再

把这些体会和别人分享，才能真正地自利利他。

三藏十二部典籍说的就是我们的心行，只



223

是阐述的角度和方式不同。当你看不透自己时，

或许会眼花缭乱；当你看清自己时，一切都了

如指掌。比如我们了解这张桌子，不管人家怎

么解释，你都很容易明白。如果根本没有见过

这张桌子，仅仅听了很多关于桌子的不同描述，

就自以为是地进行研究，不过是根据妄想在分

别。分别来分别去，结果还是妄想，而且会在

妄想中越陷越深。

所以，学佛一定要落实到心行上。真正的

见性、解脱，其实也不是那么困难。佛陀在世

时，很多弟子在佛陀开示下，很快就得法眼净，

证解脱果。我们现在学了很多论典，却越学妄

想越多，分别心越重，就是因为学得不得要领。

从自利利他的角度来说，多学一点也可以，但

关键要有正确方法。

对于我们研究所来说，研究生团队的建设

是关键，也是研究所未来发展的骨干力量，希

望大家一起努力。



224

《道次第》修学札记

——2004 年春讲于戒幢佛学研究所

【《道次第》的思想渊源】

藏传佛教的后弘期是由阿底峡尊者开创，

其思想对藏传各宗派有着深远的影响。其后，

弟子仲登巴创立噶当派，弘传尊者教法。三百

余年后，宗喀巴大师应世，使尊者法脉得到更

为广泛的弘扬。

宗大师出现的时期，藏传佛教出现了诸多

问题，僧人戒律废弛，不戒酒色，入世参政。

宗喀巴大师继承阿底峡尊者的遗风，重戒律、

重闻思、重道次第、重显教基础，使僧团的混

乱局面得以整顿，被称为藏传佛教的改革者。

从教义上说，《菩提道次第广论》的整体建构，

基本是以尊者所造《道炬论》为依据。当然，

三士道的次第在《道炬论》只是简单论及，而

《道次第》则以此为核心内容。同时也继承《道



225

炬论》重视戒律、重视闻思等思想，在《道次第》

中又做了更进一步整合。因宗大师与尊者的思

想渊源极深，故他所创立的格鲁派又被称为“新

噶当派”。

义净三藏在《南海寄归传》中说：“所云大

乘无过二种，一则中观，二乃瑜伽。”《道次第》

正是继承了这两大思想，即中观空性见及瑜伽

广大行，又称深观、广行。如《道次第》三士

道、奢摩他等部分内容，主要来自《瑜伽师地论》

和《解深密经》；而“观”的部分，则以中观应

成见为了义。

格鲁派十分推崇《般若经》，认为《般若经》

乃最究竟了义的经典，故以缘起性空抉择一切，

认为凡与“无自性”之说相违背的，都是方便

说。而根据宗大师的修学经历，与弥勒五论和

无著菩萨的论典也有极深的思想渊源，还很重

视陈那论师的因明论典。按格鲁的教法，认为《般

若经》也蕴涵广行的思想，并由弥勒和无著菩

萨将其挖掘了出来。《现观庄严论》是弥勒菩萨



226

为《般若八千颂》作的注解，为格鲁派必修的

五部大论之一，是建立中观见的根本论典。

中观和瑜伽的依据典籍有别。中观主要依

据般若体系的经论，而瑜伽则依据《解深密经》

及《瑜伽师地论》等经论。同样论及一切法无

自性，中观和瑜伽的理解却有所不同。中观是

以二谛作为说明，瑜伽则以三性作为说明。中

观说的无自性，是层层扫荡，一空到底；而瑜

伽说的无自性，“无”的只是遍计所执，并非什

么都“无”。《道次第》中，对瑜伽唯识的思想

是有取舍的，只继承菩萨行的部分，对不符合

中观见的内容进行了批判，如批判八识（龙树

只讲六识）、自证分的思想等。

【关于依止法】

依止法，即如何事师，乃入道之根本。因

为学佛不仅要闻思经教，更在于行佛所行，故

需师长的言传身教。

关于事师的问题，原始佛教已有这一传统，



227

戒律便有“五年学戒，不离依止”之规，就是

五年内不能离开依止师独住。有善知识的指点，

我们才能了解佛陀宣说的法义，了解如何依法

修行。世人学艺尚须拜师，何况我们是要修行、

解脱、成佛！我们学习教理，需要善知识阐扬

法义，否则，或是不得其门而入，或是走入师

心自用的误区，或是从概念到概念，无法落实

于心行。我们修习止观，更需要明眼人引领指

点，若仅靠自己摸索，往往几十年都懵懵懂懂

地在昏沉或掉举中虚度，不得用心要领。所以说，

从知见的获得，到僧格的养成，再到心行的契入，

都离不开善知识的耳提面命。

那么，善知识的标准是什么？本论引《庄

严经论》云，“知识须具戒、定、慧、德胜、精进、

教富饶、通达真实、善说法、悲悯为体、断疲厌”

十种条件。如果寻访不到具备全德的上师，达

到一半条件也可依止，因为“具三学、通真实

及有悲心”这五点是基本条件，也能令弟子生信。

择师时，我们应该对上师仔细考察。因为



228

依止善知识的过程，是将自我融于法的过程。

按照标准，真正的善知识和法是统一的。但现

实生活中，人和法可能会有或多或少的距离。

若距离太大，就会使我们的法身慧命受到影响。

所以择师是有底线的，必须符合最基本的标准。

能否跟随具格善知识修学，也关系到我们的福

德因缘。若非宿世善根，很难有值遇良师的因缘。

一旦确定上师后，则应常随左右，不违依

止。按密宗的观点，应该视师如佛。之所以让

弟子这样观想，在修行上确有特殊意义。因为

每个人看问题都有一定的局限性，若是完全符

合自己的感觉才能生起信心，往往会坐失良机。

因为凡夫的感觉极不稳定，且易受环境影响，

更兼得陇望蜀之通病。于是乎，到处跑来跑去，

末了却一无所获，这样情况在教界也很普遍。

另外，上师所应具备的标准，是我们择师

时的尺度，而非找寻上师过失的标准。若对上

师生起寻过之心，本身就是典型的凡夫心。反之，

当我们观察上师的功德时，自身功德也随之增



229

长。这一点，正是《普贤行愿品》阐述的观修原理：

当我们全力观想佛菩萨的功德时，自身就会融

入这种无限功德中，从而将凡夫心逐渐消融。

这是普贤行愿的修行中非常重要的用心方法。

对善知识功德生起净信，既来自如法的观

修，也来自其德行和修证，并非盲目崇拜。当然，

很多标准是有弹性的，并不是说在任何情况下

都必须对师父百依百顺。如果师父带着徒弟做

不如法的事，戒律中也有明确规定，告诉我们

应以什么态度来应对。

在修依止法的过程中，既要意识到依止善

知识的意义，净信为本，念恩生敬，如法依止，

同时要慎重择师，依法修行。

【如何成为具格弟子】

作为弟子，应具备“质直、具慧、求法义”

三项条件。质直，即没有偏执和成见；具慧，

即具有一定的理解和接受能力；求法义，则是

希求佛法的意乐。否则的话，带着原有的标准



230

和成见来接受佛法，学到的就是自己加工过的

观念，而不是佛法本身。故应以清净心和恭敬

心闻法，不搀杂任何水分，这样才能如实接受

佛法。

学佛者大体有两种类型：一是随信行，一

是随法行。前者多是直接由信仰或感性认识而

产生信心，后者往往是在解决法义疑问的过程

中，逐渐对善知识生起信心。至于信到什么程

度，两者也有所区别。随信行的人，多在短时

间内就能生起强烈信心；而随法行的人，则须

跟随师长的步步引领，突破一重重疑惑，抵达

一道道境界，信心才能随之坚定。不论何种根机，

认准善知识后，都必须念恩生敬。我们亲近善

知识，并不是为亲近而亲近，而是为了抉择法义，

解决生命问题。

信和敬，是学佛者必须具备的重要品质。

经云：“信为能入，智为能度。”可见信对于学

佛的重要性。如果我们对善知识未生净信，自

然不会毫无保留地信受上师所言。即使听了法，



231

也会生起种种妄想和疑问，不会放在心里，更

难以依教奉行。目前的佛学院中，这一现象较

为普遍。因为学生对老师没有信心，虽然学了

几年，信心、道念往往未进反退。而对佛法和

善知识的恭敬，也是学佛的增上缘。面对自己

非常尊敬的师长时，我们的心就很容易保持清

净。反之，面对自己无所谓甚至瞧不起的人时，

我们的心就很容易陷入散乱或妄想中。《普贤行

愿品》十大愿王之首即为“礼敬诸佛”，这一礼

敬并非针对一佛、二佛，而是将所有微尘都观

想成佛菩萨并一一礼敬。若能这样观修，内心

自然会保持清净。当我们具足清净心时，本身

就是最好的修行。

由此可见，选择具格上师固然重要，但还

需要将自己调整为合格的法器。如果将善知识

传授的甚深佛法比做甘露，那么我们就是接受

甘露的容器，它必须清洁、无漏、向上，才能

承载全部甘露而不染污，而不漏失。



232

【下士道修学中的注意事项】

下士道的重点，是发起希求后世利益之心。

从追求现世乐转向追求后世乐，乃下士道

修行应有的认知。在此过程中，一方面通过念死、

念三恶趣苦认识现世乐的短暂无常，一方面通

过皈依三宝、深信业果、止恶行善完善下士道

的修行。前者是理念，后者是手段。

念死和念三恶趣苦，都是为了帮助我们摆

脱对现世的贪著。世人多以现世乐为重，甚至

部分出家众也不例外。不少人初出家时的确是

为了追求真理、了生脱死，但时间一长，往往

耽于寺院清净、闲适的生活而忘却曾经有过的

追求，忘却生死大事。

贪著现世乐，不仅要为此奔忙，更会引发

无尽烦恼，甚至造作恶业。所以，《道次第》特

别强调应“舍弃今生”，这句话给我留下了深刻

印象。对于修行者来说，“舍弃今生”可谓意义

重大。一般人或许会不解：“舍弃今生是鼓励自

寻短见吗？”当然不是。它所要说明的是：惟



233

有舍弃对现世幸福的贪著，才能与修行相应，

才能脱离轮回乃至成就菩提。反之，不仅成就

无望，今生也未必过得自在。因为贪著是引发

烦恼的根源之一，就像布满伪装的陷阱，使我

们被吸引的同时，不知不觉地身陷其中，蹉跎

一生。

如何才能远离贪著？必须真切地念死、念

三恶趣苦。这种念，不是有口无心地说说而已，

还须通过不断观修来巩固。如果我们时刻忆念

死亡的步步逼近，忆念恶趣的惨烈痛苦，如何

还敢贪著现世的短暂快乐？同时，我们还要通

过皈依三宝、深信业果、止恶行善培养增上善心，

这是成就人天果报的基础，也是修学佛法的基

础。学佛，无非是止恶行善。恶的心行能招感

三恶趣苦，而善的心行将带来人天善果乃至无

上菩提的成就。

过去，我们总认为人天果报是有漏的，学

佛者毋须追求。《道次第》对此提出了不同意见，

认为暇满人身乃成佛修行的基础，并与佛果功



234

德不相违背，为佛果功德所摄。当然，得到暇

满人身不是为了享乐，而是为了借助这一身份

修学佛法，成就解脱，乃至究竟圆满的佛果。

对于佛法修行而言，下士道是基础。正因

为是基础，所以格外重要。前些年，我讲过《十

善业道经》，主要围绕因缘、业果对十善业道进

行论述，也涉及解脱道和菩萨道的修行。因为

解脱道和菩萨道的修行，同样是以五戒十善为

基础。

将佛法概括为三乘或五乘，并非《道次第》

所独创。但宗大师在本论建构的，以出离心、

菩提心、空性见为三主要道的修行次第独具特

色。其中，下士道和中士道属于出离心的范畴。

以念死、念三恶道苦、人天乘苦乃至苦集（苦因），

逐步生起出离之心。无始以来，我们基于对五

欲六尘的贪著，造作杀盗淫妄种种恶业，形成

力量强大的凡夫心。如果步子一下子迈得太大，

只恐欲速则不达，故应一步步走向究竟出离。

而这些修行又必须建立在深信业果的前提下，



235

因为生命是缘起的，有什么行为就有什么结果。

【暇满、义大、难得】

暇满、义大、难得是一体的，必须结合起

来理解。

其中，又以暇满为前提。若不具备这一条

件，即使得生为人，价值也不是很大。讲到难得，

不是为了“人身难得今已得”而自我陶醉，而

是要加强我们对修道和求法的迫切感。至于义

大，则是要我们充分认识这一身份的价值。每

个人都有自己的价值观，关于义大的认识，正

体现了我们的价值取向。人生究竟有什么价值？

这是人们关注了几千年的永恒主题。事实上，

很多人非但不能有效利用它，反而成为它的奴

隶，一辈子都在为生存奔波劳碌。

人身，有如我们拥有的一份投资，有必要

对其价值进行全面评估。只有充分认识它，我

们才能物尽其用地开发它，在最大意义上使用

它。如果对自家宝藏茫然无知，很可能将无价



236

珍宝误作普通石子使用，岂不可惜？所以说，

认识人身的义大、难得，目的在于发挥它的所

有价值。

轮回路上，生而为人已是莫大的幸运。遗

憾的是，多数人往往对这一身份习惯得没有任

何感觉，可谓“生在福中不知福”。难得，应该

是非常强烈的情感，而不是轻飘飘地说一说。

如果只是鹦鹉学舌般将暇满、义大、难得挂在

嘴边，决不会得到真实受用。必须通过种种观

修来强化，并对照自身进行检查，才能将这些

观念落实到心行中，成为修道的强劲动力。

国人多迷信养儿防老，尤其是农村，常常

反复求子，求啊求，终于求到个男孩。那才真

是稀世珍宝般呵护着，就像俗话所说的“抱在

手上怕摔了，含到嘴里怕化了”。对业已拥有的

人身，我们能否生起这种珍爱之心？无房户苦

心攒钱后购得新居会很兴奋，失业者多方奔走

后找到工作会很满足，有情人历经磨难后终成

眷属会很陶醉。事实上，这些“难得”同我们



237

得到的人身相比，又算得了什么？但我们对这

个“难得而已得”的身份，是否感到兴奋、满

足和陶醉呢？

认识到人身难得后，接着的问题是如何珍

惜，如何有效利用。有些人会认为精勤道业才

能告慰此生，也有人会觉得吃喝玩乐方不辜负

今世，从而导致及时享乐的心态。所以，必须

对“义大”有充分认识。世间很多东西虽然难得，

价值却不是很大。比如渴望儿子的人，千方百

计求到个男孩，也是难得，但价值有多大？或

许这个孩子将来连养育之恩都不知报答。再如

喜爱收藏的人，倾家荡产求得件古玩珍宝，也

是难得，但价值又有多大？不过做了个暂时的

保管员。全面了解人身的重大意义，才能对“难

得”有充分认识。因为义大和难得是成正比的，

如成为百万富翁和成为世界首富，难得程度就

有所不同。所以说，难得和义大也应当结合起

来思考。

人身的价值，关键还在于我们所具有的无



238

价宝藏，而这一点，往往为人们所忽略。虽然

一切众生皆具如来智慧德相，但六道中，惟有

人道众生才能开智慧、断烦恼，才具备开发这

一宝藏的功能和机会。从这个角度来说，成佛

的价值有多大，人身蕴涵的价值就有多大。如

果看不到这个层面，对难得和义大的认识终究

是有限的。

认识暇满人身的重要性，是我在最近几次

讲座中经常谈到的内容。以此作为契入点，是

激发我们学佛修行的良好开端。如果不奠定这

一认知基础，往往会将佛法当做知识来学，甚

至作为生活中可有可无的点缀，没有切身感受，

也缺乏前进动力。就像我们知道面前有座金矿

之后，必然对学习开启金矿的方法兴趣盎然，

唯恐坐失良机。否则，虽然也在学着这样那样

的方法，却不知道这些方法有何用途，可以得

到多少利益，学起来就很难提起勇猛心，遇上

挫折时也容易半途而废。

认识到暇满人身的义大、难得，关系到我



239

们能否利用今生学好佛法。所以，暇满人身的

重大意义同依止法一样，是《道次第》非常重

要的部分。希望大家对这些问题加强观修，并

结合现实人生深入思考。

【辩证看无暇】

首先，不能以自性见看待这一问题，似乎

无暇永远是无暇，有暇永远是有暇。当然，人

和人是有区别的，起点更是不同。有些人善根

深厚，从小就具有出世情怀，向往修行生活；

也有些人必须历尽生活磨难之后，才能引发对

佛法和人生的思考。但后者同样需要一定的慧

根为基础，否则也不会因此走上学佛之路。

人在一生的各个时期会有不同需求，而在

满足这些需求的过程中，往往会被尘世和接触

的事物淹没，与芸芸众生一道，于轮回中随波

逐流。而慧根深厚的人，就不易被同化。即使

在享受物欲时，慧根仍会偶尔现起作用，而不

是被世俗生活消磨殆尽。当他们不满于现有生



240

活后，会认真反思并寻求答案，契而不舍地上

下求索。而更多的人，一辈子重复着一成不变

的生活，却乐此不疲，从未想过这样活着的意

义是什么。

当然，慧根也是可以培养的。偶然的机会

接触到佛法，种子从此埋到心中，终会有开花

结果的时候，所谓“一声南无佛，皆共成佛道”。

【人生佛教和下士道的修行】

有人提出：下士道的修行是重视来世的幸

福，而人生佛教则重视现实人生的改善和幸福。

两者是否矛盾呢？

我们要知道，人生佛教所立足的人生幸福，

也是多层面的。其中既有人天之乐，也有解脱

之乐，而最终是以成就无上菩提、圆满佛果为

目标。含摄了由人成佛的整个修行，即太虚大

师所说的“人成即佛成”。人天之乐只是其中人

天乘的层面，事实上，人生佛教的内涵决不止

于此。



241

就现代人接受的教育基础而言，以人生佛

教为契入点，先谈如何获得人生幸福，显然比

直接说“念死无常”更易为人接受。现代社会

是个功利社会，多数人只关注现世利益。开始

就谈来世、谈三恶道苦，很难为人们接受，因

此需要善巧引导。但若停留于现实人生的幸福，

缺乏对生命深层的思考和终极问题的关怀，人

们听多了也会不以为然，甚至使佛法传播出现

世俗化、肤浅化的倾向。而下士道的念死无常、

皈依三宝、深信业果，恰好可以纠正这种偏差。

下士道的修行并非不珍惜此生，关键在于，

不要因为眼前利益给未来生命带来不良后果，

以至因小失大。所以说，既要利用这一身份精

勤道业，又不能因为对身份的贪著而造作罪业，

殃及未来。

《道次第》中，宗大师将利益概括为两种：

一是现前利益，即人天善果；一是究竟利益，

即解脱和无上菩提。根据现前利益建立下士道，

根据解脱和无上菩提的究竟利益建立中士道、



242

上士道。从这一建构方式来看，非常符合凡夫“唯

利是图”的特点。不仅《道次第》如此，《金刚经》

等众多经典，尽管讲空、无所得，仍时时通过

校量方式宣说学佛的无量功德。当然，以利益

引导修行只是应机的方便，其后还应以空性见

逐渐化解对利益的执著。

下士道的修行，关键是将目标由现世乐转向

后世乐。事实上，现世乐是一种结果，毋须关注，

只要不贪著即可。而关注后世乐，则是引导我

们止恶行善。如果只重现世，往往会引发很多

不计后果的短视行为。另一方面，我们的执著，

使现世乐的本身也变成了痛苦。因为贪著使我

们纠缠于无止境的追逐中，无法享受当下的自

在。我们还应明确的是，追求来世，并非追求

来世的五欲之乐，而是为了得到修学佛法的有

利身份，以此作为继续进求中士道、上士道的

基础。

关于下士道的修学原理，可简单概括为“止

恶行善”四个字。通过念死、念三恶道苦止息



243

不善之心，通过皈依三宝、深信业果培养增上

善心。其实，这也是整个佛法建立的基础，因

为成佛就是对恶的彻底断除，也是对善的圆满

成就。

【如何念死无常】

对于死亡这个必须面对的现实，为什么观

修不起来，也无法产生迫切感呢？是对死亡无

所畏惧吗？显然不是。那么原因何在？

我们内心有着各种心所，你方唱罢我登场。

但当其中某些心行占有压倒一切的优势时，其

他心理便少有活动机会。即使偶然出现一下，

也是浮光掠影，虽有若无。对于凡夫来说，占

有强势的心理力量无非是贪、嗔、痴。比如贪，

我们对财富、感情、地位的贪著是如此强烈，

从而使我们忽略了对死亡的恐惧。

念死，就是要通过各种因缘将生命原有的对

死亡的警惕调动起来，将这个被我们边缘化的

念头提到核心位置。《道次第》中，宗大师提出



244

了“三种根本、九种因相、三种决定”，以此帮

助我们生起对死亡的紧迫感和恐惧心，如救头

燃般精进修行。佛陀在世时，也时常要求比丘

们念死无常，如十念（念佛、念法、念僧、念

戒、念施、念天、念休息、念安般、念身、念死）

中就有念死。而修不净观及冢间住，目的同样

是为了念死。前者是从理论层面思维，后者是

从直观感受契入。

我们知道，世间已有无数人先后去世，而

今天在世的人们，也将陆续离开这个世界。就

在我们思维、说话的当下，正有人在走向死亡。

虽然我们今天有幸活着，但谁也无法保证死亡

何时降临。即使一生从未遭遇病痛和意外事故，

也会有寿终正寝的那一天。所以说，死亡是一

定的，而死期却是不定的。如此，从种种角度

不断思考，将思维焦点聚集在这个念头上。当然，

念死不是为了念而念，而是以此为修行服务。

念死，还可有效减少人们对现世的贪著。如果

随时作好死的准备，世间种种诱惑就很难干扰



245

我们了。因为一切执著和追求，在死亡面前都

显得如此苍白。

我们的行为，取决于各自的心行基础。事

实上，每个人都是活在自己的内心世界，由心

念推动着前进。修学佛法的过程，是不断培养

正确心行的过程。但以这些新生力量抵挡无始

以来形成的凡夫心，很难立即奏效。就像播下

的种子，不可能立即长成大树。我们现在听闻

的佛法，正如刚播下的种子。而思维的过程，

则如不断为种子浇水、施肥。所以，念死还须

持之以恒，惟有不断思维、观修，才能将这一

心行巩固下来，成为内心的主导力量，由此远

离对世俗的贪著，生起勇猛的修法之心。

【皈依三宝的意义】

皈依三宝是学佛的开始，也意味着佛子资

格的取得。正如出国需要获得签证一样，皈依，

是通向成佛之路的签证。

但它又不仅仅是注册仪式，其中还包含着



246

丰富的修行内容。我们受任何一种戒，包括受

持菩提心，首先要皈依三宝。同样是皈依，发

心不同，修行层次也不一样。畏惧三恶道苦而

皈依，是下士道的发心；希求个人解脱而皈依，

是中士道的发心；为度化一切众生而皈依，是

上士道的发心。

从信佛到皈依三宝，已跨出了一大步。我

们能否通过皈依达到修行效果，则取决于自身

对三宝的理解有多深，信心有多大。我们不妨

反省一下，三宝在我们心目中是否占有至高地

位？或者说，我们对三宝是否具有足够的信赖，

身、口、意三业是否与三宝相应？是否以佛法

作为指导人生的智慧，以佛陀制定的戒律作为

一切行动的准则？这些，都体现了我们皈依三

宝的发心高度与用心程度。

身为佛弟子，不仅要对佛像、经典、僧人礼

拜供养，还应时时忆念佛、法、僧的功德。生活中，

更要利用各种因缘强化三宝在我们心目中的地

位，用餐前或得到任何上妙物品时，应先以恭



247

敬心或观想供养三宝，使内心时时与三宝相应，

并在心中永久保持重要的、不可替代的地位。

藏传佛教的前行中，要求念诵十万、百万

的皈依，并完成相当数量的礼拜、供养，以此

坚定信心道念。这些并非简单的形式，而是行

之有效的强化训练。相比之下，禅宗虽不重视

外在形式，但格外重视自性三宝的成就，所谓“自

性天真佛”。事实上，这是一种更高层次的忆念

和皈依，用心绵绵密密，时时不离当下。当然，

难度也就更高。

总之，不论采取何种形式，目的都是反复

忆念三宝的内涵，不使这个形象在心中淡化，

乃至被其他欲望取而代之。学佛，要像追星族

追逐偶像那样，以三宝作为悉心模仿的榜样，

以佛菩萨的品质作为生命改造的目标，将皈依

三宝真正落实到心行上。

【业的造作与积聚】

部派佛教和大乘佛教对业的体性存在不同



248

观点。有部将业解释为无表色，而唯识则将它

与心法统一起来。按唯识的观点，业本身表现

在身语意上，而身语意发动之后，又会成为种

子储藏于阿赖耶识中。种子代表着过去生命的

经验，并在现前和未来继续发生作用。

业力说，即自身行为决定自身利益。但我

们的行为千差万别，即使同样的行为，其思想

动机和行动结果也大相径庭。那么，它们又是

如何构成业报的呢？需要从几方面进行分析。

首先，要明确这件事是什么，是杀生、偷盗，

还是邪淫、妄语。其次是意乐，包括想、烦恼、

发起三种。想，即造业时的想法及对造业对象

的认识，比如要杀某人，这一想法与实际对象

是否一致？如果一致，则构成根本罪。如果这

一想法与实际情况不符，罪过相对会轻一些。

另外，罪业成就了才是根本罪，若杀人未遂，

犯的就是方便。烦恼，即造业的心行基础，是贪、

是嗔还是痴？若想谋财害命，就是贪；若是冤

家路窄，则为嗔。发起，是对某个对象生起杀



249

害等想法，若无心伤害却误杀，和有心伤害的

罪过是不同的。第三是加行，即通过什么方法

和手段实施犯罪行为，如用石头将人砸死或将

人推入水中淹死等，都属于加行范畴。至于究竟，

是指事情达到预期目标，如果圆满成功，犯的

才是根本重罪。

业的差别，还表现为积聚与未积聚的不同。

所谓未积聚，即梦中行为。因为梦中的意识极弱，

在这种状态下，行为在思维中留下的影像也极

弱，不会对未来生命构成很大影响。相反，在

清醒状态下，意识力量很强，所作所为将构成

强大的心行力量。

此外，业还有共业和不共业之分。所谓共业，

如我们生活在同一地区，有着相同的气候、环

境。所谓不共业，即使在同一地区，各人的生

活境遇悬殊很大。同样是遭遇地震，有些人一

命呜呼了，有些人受伤致残了，也有些人安然

无恙，这就是因共业之中的不共业所致，是为

共中有别。



250

业力说是佛法的重要思想，其原理建立于

缘起之上。缘起甚深，所以，由业感果并非简

单的由此及彼，而是涉及种种相关因缘，更存

在诸多变化因素。在《道次第》中，这部分属

于下士道的内容，但我们要知道，整个佛法修

学皆以缘起因果为基础，从止恶行善开始，最

终也离不开止恶行善，所谓“诸恶莫作，众善

奉行，自净其意，是诸佛教”。

【业的认识】

如果不了解业的原理，就无法真正理解因

果。从《阿含经》到部派佛教的《阿毗达磨》论典，

再到大乘的瑜伽、中观，关于业的探讨始终占

据重要地位。其实，不论哪个宗派也不论哪些

经论，关注的核心问题并没有多少。但每部论

都是从不同角度诠释这些问题，从而形成自身

特色，所谓“方便有多门”。我们需要学习的，

正是这些不同的方便。

《道次第》中关于业的阐述，大致可分为八



251

个部分。

第一是思维业果的总相。包括业决定之理、

业增长广大、业不作不得、业作已不失等方面。

所谓总相，即业的总体特征。

第二是业的行为。从人天乘的意义上说，

善恶行为主要可归纳为十善业和十不善业。其

中，十不善行分别是杀生、偷盗、邪淫、妄语、

两舌、粗恶语、绮语、贪、嗔、痴。对于每种

行为，本论分别从事、意乐、加行、究竟四方

面进行考察。这一部分内容，也有助于我们认

识和受持五戒。在性质上说，杀生本身就是一

种罪恶行为，当它作为戒律时，标准是什么？

当它作为善行时，标准又是什么？考察五戒十

善，同样要对构成不善行的具体因素进行分析，

才能作出准确判断。

第三是业果的轻重。十种不善行，如杀生、

偷盗、邪淫等，在什么情况下是轻，什么情况

下是重呢？同样一种行为，因为意乐、加行、

究竟的不同，又会导致不同的性质和结果。比



252

如杀生，它是人的行为而非机器操作，故每桩

杀业皆由众多错综复杂的因素构成。或是有心

杀害，或是无心误犯，或是偶尔为之，或是长

期行为，包括所杀对象的不同，都会构成不同

程度的罪业，不能简单地划上等号。从法义上

说，判罪需要有个标准，才能明确是重罪或轻罪，

以及它所招感的结果是轻是重。关于这些问题，

《道次第》从两个角度作了阐述。其一是六种业

重，包括现行者、串习者、自性者、事者、所

治一类者和所治损害者。其二，则从田门、依门、

物门、意乐门四门进行阐述。田门，即犯罪的

对象；依门，即犯罪者的身份；物门，即实施

的行为；意乐门，即这一行为的发心。

第四是招感的果报。本论主要讲到异熟果、

等流果、增上果三种。所谓异熟果，即因果相

异而熟，又分异时、异类、变异等；所谓等流果，

等即同等，流即流类，由因流出果，由本流出末，

因果本末相类似；所谓增上果，于异熟、等流

体上，招感外缘显现之事。



253

第五是十善业。以上主要讲十不善业，认

识到十不善业的过患，目的就在于促使我们修

习十善业。十善业也包含事、意乐、加行、究

竟四个方面，每一善行的结果也有异熟、等流、

增上之分。

第六是业的差别。本论谈到引业、满业的

不同。此外，又有定业与不定业之分，前者是

必定受报的，后者则不一定会受报，视事态发

展而定。《阿含》等经论也谈到，业的定与不定

是从两方面进行判断，一看是否有心造作，一

看是否至诚忏悔。若无心造作或忏已还净，就

不一定会受报。而定业和不定业中，还存在受

报时间的差别，分现法受者、顺生受者、顺后

受者三种。

第七是成就佛果的色身所须具备的因和

果。从果上说，这一色身应具备寿量圆满、形

色圆满、种族圆满、自在圆满、信言圆满、大

势名称圆满、男性具足、大力具足八项，并分

别阐述了修成这八种果的因。



254

第八是认识不善业的过患，并积极采取对

治方法。在认知上，人天乘的修行要不坏缘起、

深信因果，从而断恶修善。在手段上，主要是

以忏悔对治，本论阐述了能破力、对治现行力、

遮止力、依止力四种。

本论关于业的介绍，基本就是这些。

【业力与忏悔】

关于业力能否忏悔的问题，我们首先不能

存有自性见。因为业也是缘起的，无自性的。

既然是缘起的，必定可以对治，这一前提应当

确定。否则，将业视为固定不变的力量，显然

不符合佛法的缘起观。至于能对治到什么程度，

因涉及诸多因素，不可一概而论。

业力主要包括两方面内容，一是造业过程

中形成的心行力量，一是由此行为带来的客观

结果。

我们每造一次业，都会在内心埋下一颗业

种，或者说打下一个心结。同时，对方心中也



255

会产生相应的力量，如愤怒、怨恨等。修行可

以将自己内心留下的痕迹抹掉，却很难消除对

他人构成的伤害。

比如曾和别人结下怨仇，虽然我们已将这

些恩怨放下，不再怀恨在心，但对方未必因此

而消除敌意。因为我们所能忏悔的，主要是属

于自己的业种子和心行力量。当然，如果我们

犯错后立即忏悔并诚恳道歉，也可能会瓦解对

方的怨气，双方前嫌冰释，相逢一笑泯恩仇。

但事情未必都那么尽如人意。

再者，我们无始以来造作的恶业难以计数，

正如《普贤行愿品》所言：“若此恶业有体相者，

尽虚空界不能容受。”如果今生成就阿罗汉果，

或是带业往生，如何来得及一一道歉呢？更何

况，即使能够办到，对方也未必接受我们的道歉。

佛陀在世时，央掘魔罗因邪见杀了 999 人，

后得佛陀度化，出家修行并证得阿罗汉果。作

为证果的圣者，已彻底断尽烦恼并解决了自身

的心行问题。尽管如此，人们还是向他扔石头



256

表示愤怒。这就说明，除自身的心行结果之外，

还有外在的结果。即使我们至诚忏悔，也只能

使自身得到清净，很难将对方心中的种子一并

消除。正因为如此，目犍连尊者才会受报而死，

佛陀也会因业报而头痛三日。否则，就无法理

解这些现象。难道佛陀的修行还不足以抵消业

力吗？或是佛陀的忏悔还不曾修习圆满吗？

忏悔，包括忏和悔两方面。所谓忏，是就

业的本身进行对治，通过无生忏或佛菩萨的加

持来消除业力；所谓悔，是不再继续犯错，使

业力停止增长。如果将业力比做种子，本将发芽、

生长、结果，但通过忏悔，种子就像以猛火沸

汤煮过一样，虽然业种还在，却无法继续作用。

忏悔的效果，主要取决于忏悔的方法和

力量。其中，忏悔方式包括作法忏、取相忏、

无生忏等。通过诵经、念佛，拜三十五佛、

八十八佛大忏悔文，或念诵金刚萨埵心咒及百

字明咒，以至诚求忏悔之心和佛力加持，消除

不善行在内心形成的种子。此外，还可修空观



257

或实相观，将业种消融于实相的觉照力中。除

不同的忏悔方式外，忏悔时心力的强弱，也直

接影响到忏悔的效果。每种心理因素都有一种

与之对抗的反面力量，忏悔，就是要将这种反

面力量调动起来。当然，这一力量必须超过业

种子形成的力量，才能在双方的对垒和抗衡中

取胜。若只是心不在焉地念咒、诵经，很难取

得预期效果。严重的业力，必须以猛利的手段

和心力才能对治。

忏悔是对自我的反省，也就是“自觉”的

心理。听到“自觉”二字，我们或许感觉很普通。

其实不然，因为“佛”即觉者之义，自觉觉他，

觉行圆满。可见，自觉正是佛法修行的要领，

其力量可以化解内心的一切业障、烦恼和心结。

当然，这又取决于我们自觉到什么程度。

此外，我们还可采取读诵大乘经典、拜忏、

诵咒等方式清除业障。当我们这样做的时候，

不仅能得到佛菩萨的加持力，也能启动自身的

心行力量。事实上，每个人都有化解自我心结



258

乃至各种业障的能力，只待我们开发和运用。

【无生忏和心的本质】

无生忏，是佛法中的最高级的忏法，能从

根本上消除业障。其实，心具有解决自身问题

的能力，关键是让心恢复到自然状态。我们现

有的凡夫心，是心灵扭曲的表现。这种扭曲带

来了痛苦、烦恼、不安，形成了种种心结。如

果我们将心安住于本来的清净状态，所有心结

将随之消融。就像蛇，无论将身体缠成多么复

杂的结，自己都能解开。我们的心，也具备这

种化解心结的能力。

本来清净，是指心的本质，即《心经》所

说的“不生不灭，不垢不净，不增不减”。关键

在于，我们必须体认到心的清净本质，并安住

于这一层面。若进一步扩大清净心的作用，那

么因凡夫心造作的业力就失去了落脚点。事实

上，这种清净心有足够的力量来消除业障。

但我们要知道，所谓本来清净，是指心的



259

本质，并不意味着我们从未造过业。如果我们

认识到心本来是清净无染的，那么，一切不净

和污垢就失去了生根之处。其实，每个念头都

是无根的。比如我们想着这本书，内心就会出

现关于书的种种。然后再想到麦克风，书的念

头就不复存在了。念头从书转到麦克风的过程，

只是影像的转换而已，事实上，正是来无影而

去无踪。

从某种意义上说，我们所造的业力，也只

是内心的一些影像而已。无论善或不善的心行

产生作用时，都不曾离开心的本质。正如大海

涌起的波浪，尽管有无数变化，其本质还是海

水。从佛法的最高见地而言，一切起心动念皆

是法身的作用。我们只要不随着念头走，便不

会影响心的本来清净，就像海浪终将回归大海，

就像云彩无法染污虚空。

【烦恼、业、果报】

没有学过教理的人，说起业障时会很笼统。



260

最近妄想很多，他会说是业障现前；最近诸事

不顺，也会说是业障现前。我们学习教理，必

须明确业障究竟是什么，也必须分清烦恼、业、

果报三者之间的差别。

业，是因烦恼表现出的行为，它们的关系

体现在两方面，一是业因烦恼而生起，如因贪

造业，或因嗔造业；一是招感果报必须以烦恼

为土壤，否则业是无法产生作用的。

所谓业障，是由业力形成的障碍，为果报

的显现。如想修行但必须忙于生计而无暇修行，

或发心出家但家人强烈反对并多方阻挠，或有

时间修行却时时被病魔缠绕等，都是业障的表

现。有时，善业带来的乐果也会成为障碍，比

如太有钱或生活太舒适了也未必是好事，所谓

“富贵修行难”。

业并非固定不变的，还有增长扩大的功能，

相当于现代人所说的增值。任何东西的增值都

离不开环境，如购买房产，市场比较好的前提

下才会增值，不然也可能缩水。至于增值到什



261

么程度，则取决于各种相关因缘和条件，包括

房屋的结构、地点、周边环境等。业的增长也

与业的轻重相关，并非无条件的。在某些情况下，

业还会损减。如证得阿罗汉果后，业失去了继

续生长的土壤，就不再增长扩大。

关于受报的问题，也要视因缘发展。如果

你生在娑婆世界，对方已往生极乐，又如何受

报？或是对方已证得阿罗汉，入无余涅槃，又

怎样去找他？所以，很难一概而论。至于说到

安世高、慧可等高僧偿还命债之事，如果修行

达到相当境界，知道对方尚存报复之心，希望

将此业缘了结，所以不断在人间受生，偿还以

往的恩怨情仇。但我们要知道，对于修行有成

的人来说，偿还命债并不困难。他如果没有能

力偿还，也不敢如此坦荡。若已具备这个能力，

就像百万富翁偿还几百元债务，根本就不算什

么，不像我们将生死看得那么重。



262

【承前启后的中士道】

本论的中士道部分，阐述了趣向解脱的修

行，重点为戒定慧三无漏学，即趋向无漏的修

学方法。在《道次第》中，中士道是作为上士

道的基础，主要强调了别解脱戒的重要性。重

视戒律、重视闻思、重视次第，是藏传佛教噶

当派的学风。宗大师创建的格鲁派，也继承了

这一优良传统。本论的这一部分，介绍了持戒

的意义、功德及不持戒的过患。而定（奢摩他，

即止）和慧（毗婆舍那，即观）为解脱道和菩

萨道共有，将在上士道作进一步展开。从中我

们也可以看出：大乘的不共之处在于菩提心，

而止和观是通三乘的，三乘圣者皆应修止和空

性慧。

从发心来说，下士道所发为增上善心，中

士道所发为出离心，上士道所发为菩提心。以往，

人们多将出离心视为小乘的发心，但本论明确

指出，不论声闻行者还是菩萨行者，同样要对

轮回生起厌患之心，纠正了人们长期以来所认



263

为的，菩萨无须出离惑业和轮回的误解。宗大

师告诫我们，身为菩萨，必须先从惑业中解脱

出来，才有能力利益无量众生。至于菩萨的不

舍轮回、不舍众生，则是因菩提心的力量所致，

由一己之苦推及众生之苦，不忍独自解脱，所

谓悲愿自在。由此可见，出离心能帮助我们更

好地发起菩提心。

出离心乃出离轮回、希求解脱之心，就像

被捆绑的人从绳索中逃出。那么，束缚我们的

是什么？以什么方法获得解脱？解脱之后，又

将获得什么身份？这些问题，正是中士道所要

解决的。

以出离心为基础，菩提心才能发得更真实、

更如法。若对轮回及恶道之苦没有深刻认识，

自身尚无希求解脱之心，又怎么会关注众生的

解脱？在这种情况下谈菩提心，充其量只是口

号而已，不可能发得真切。当然，本论所说的

出离心，和纯粹的声闻道的出离心还是有所不

同。



264

【以观苦巩固出离心】

中士道的重点是培养出离心，故着重阐述

四谛中的“苦谛”和“集谛”。同时，《道次第》

是以菩提心统摄三士道，最终导向无上菩提而

非涅槃，因此“灭谛”和“道谛”两部分介绍

得比较简单。

四谛法门为佛陀初转法轮时宣说，分别是

知苦、断集、慕灭、修道，这也是佛陀根据切

身经验为我们制定的修行流程。知苦似乎很容

易，事实上，真正体悟到“诸受是苦”并非易事。

因为人们通常的感觉是有苦有乐，尤其是现代

人，物质生活如此丰富，到处充斥着声色和娱乐，

使我们对痛苦的感受变得非常迟钝。

佛法所说的苦，又有苦苦、坏苦、行苦之分。

根据苦受建立苦苦，根据乐受建立坏苦，根据

不苦不乐受建立行苦。行苦，即无常之苦，如

饥饿时吃饭是快乐的，但吃多了又会转成痛苦。

可见，有漏的快乐皆无法持久。因为它是以欲

望需求为基础，欲望满足时固然能带来相应的



265

乐受。但超出身心需要后，任何能使我们快乐

的行为，如散步、洗澡乃至娱乐等，都会使人

感到厌倦和痛苦。而从另一个角度来说，若习

惯于某种欲望的满足，一旦得不到满足时就会

带来新的痛苦。如习惯天天洗澡的人，若无条

件满足这一需要，会感觉很不自在，甚至影响

到心情。而没有这种习惯的人，洗不洗都不会

造成什么困扰。

观苦，要从实际的苦说起。作为出家人，我

们虽然没有太多现实的苦受，如维持生计的苦，

儿女情长的苦，追名逐利的苦等，但同样要保

持危机感。这种危机感，是基于对六道轮回的

观察，认识其本质是苦。只要我们未曾出离轮回，

即使现在不苦，仍将有很多苦等待着我们。

出离心的生起，必须观轮回的本质是苦，

在生、老、病、死、爱别离、怨憎会、求不得、

五蕴炽盛八苦外，《道次第》所讲的六苦也很有

代表性，即无有决定、不知满足、数数舍身、

数数受生、数数高下、无伴之过。有漏的世间



266

就是这样，一切都不确定，而我们的心又永不

满足，因此生生世世辗转在轮回途中，数数舍身，

数数受生，流过的血比大海水更多，累积的白

骨比喜马拉雅山更高。

观轮回苦，通常是思维地狱苦、饿鬼苦和

畜生苦。其实，只要想想世间那些不幸的人，

想象是自己在经历那些衣食无着、缠绵病榻的

苦难，就会对轮回苦产生真切的怖畏。修行，

要借助很多方便。什么方便能使我们生起出离

心，就使用什么方便。很多人遭遇病痛或挫折时，

往往会生起一念出离心，但凡夫对痛苦是很健

忘的，好了伤疤就忘了疼。所以，出离心生起后，

必须时时以各种因缘去巩固它，以达到相应的

发心力量。

在家人学佛会更容易产生出离心，因为每

天都面临着现实的、无法逃避的苦，这些苦正

是发起出离心的增上缘。我们出家以后，摆脱

了这些世俗之苦，更需要加强对苦的观修，如

念死、念三恶道苦。否则的话，很可能就此松懈。



267

久而久之，甚至将出家生活当成一种日子来过，

精进和淡泊的程度都日渐退失。

我们虽然出家了，但如果关心的是怎样把日

子过好，还是典型的凡夫心。我们要知道，凡

夫心总是在伺机而动，只有出离心特别强烈时，

它才会暂时避一避。出家的环境虽然远比在家

时清净自在，但并不意味着走入寺院就万事大

吉。寺院固然为我们提供了如法、清净的修学

环境，但终究不是能保障我们永不退转的极乐

世界。在没有见道之前，不论生活在什么环境中，

凡夫心都是心灵世界的主导力量。只要我们有

所懈怠，没有刻意地防范它，没有积极地对治它，

没有强化另一种正面力量与之抗衡，它始终都

是主流。

《道次第》要求我们时常念死、念无常、念

三恶道苦，正是为了帮助我们巩固出离心。出

家时所发的出离心，只是一念的力量，远远不

够强大。若不及时注入新生力量，凡夫心随时

会卷土重来。所以，不论是出家人也好，在家



268

人也好，每天都要以观苦、念死、修无常观来

壮大出离心。

【从认识苦到解脱苦】

从对苦的认识，到对苦的解脱，是佛法修

学的重点。学佛，正是为了从烦恼、业力汇聚

的无边苦海中解脱出来。菩萨度化众生，同样

是以认识苦为前提。看到苦难的众生，不忍将

其置之度外，因而生起悲悯和救拔之心。

避苦求乐，是一切众生的本能。动物如此，

人类亦如此。人类的一切努力，无非是为了获

得快乐。问题在于，怎样才能抵达这一目标？

这也离不开因果规律，一是找到苦的根源，一

是掌握获得快乐的方法。如果不明了离苦得乐

的因果，付出的努力往往是缘木求鱼，既避不

开苦，也得不到乐。

佛法所要解决的问题，和人类避苦求乐的

总目标是一致的。不同的是，佛陀给我们指出

了正确的方法，从认识病苦、寻找病因、采取



269

治疗方法，直至最终解除病苦。佛法所说的涅

槃和寂灭，正是要息灭我们的惑和业。在多数

人的感觉中，声闻的灰身灭智，似乎是什么都

没了，不免使人担忧。事实上，我们现有的色身，

现有的妄想和经验，并不代表生命本质，灭除

之后没有任何妨碍。当我们将这些视为生命本

质时，才会因此感到恐惧。其实，灭除的只是

生命呈现的影像，并非本质。

学习中士道，关键要了解惑、业、结生相

续三种杂染。惑，即烦恼；业，即业力；结生

相续，即生死过程。惑、业、苦，亦名烦恼杂染、

业杂染、生杂染，是染污并系缚生命的三种力

量，也是十二因缘的内容。关于这部分内容，《俱

舍论》讲得非常详细。其中，《随眠品》专门就

烦恼作了阐述，《业品》对业的相关内容作了分

析，《世间品》则探讨了结生相续的问题。此外，

《瑜伽师地论》也论述了烦恼、业及结生相续等

相关问题，尤其是如何死亡、如何投胎等细节，

介绍得极为详尽。佛法所说的解脱，正是将我



270

们从这些生死系缚中解脱出来。

【我见为一切烦恼之本】

坏聚见、边执见、见取见、戒禁取见、邪见，

属于恶见范畴。

坏聚见，又称身见、萨迦耶见。坏为毁坏、

无常之义，坏聚指五蕴色身，于此五蕴法上，

妄生执取，计我、我所。认为我是常的，或者

是断的，则属于边执见。

我见又有分别和俱生之分。分别的我见较

易断除，俱生的我见则很难清除。见道，主要

断除的是见惑。唯识宗谈到，八地才舍弃阿赖耶，

而非初地所能舍弃。说明初地虽已断见惑，但

俱生烦恼还在起作用。

《道次第》中，将我见视为一切烦恼的根本，

由此导致我贪、我嗔、我痴、我慢等。了解烦

恼的种种表现，对修行很有帮助，从而有的放

矢地对治这些凡夫心。如能结合《俱舍论》来

理解，可以帮助我们更清晰地认识烦恼过患及



271

生起次第，因为《道次第》的不少思想皆源于此。

在烦恼的生起次第中，关于无明和坏聚见

（我见）的作用有两种不同说法，或认为是各别，

或认为是一体。无明，是“于事理等法无所明了，

障覆真性”。又因为不明真相，故产生我执这一

错误认识。那么，无明和我执究竟是一还是二

呢？

唯识典籍中，经常运用的一个比喻是，将

绳子误以为蛇。因为没有看清，所以将绳子当

做是蛇，以此说明凡夫因未看清五蕴色身，故

当做是“我”。看不清事实真相，是无明的作用；

把它当做是我，是我执的作用。所以，无明和

我执可以理解为是一，也可以理解为是二。

我执，是一切烦恼生起的根本。而缘起法

告诉我们，一切都是众缘和合而成，包括每个

起心动念，包括内在身心和外在世界，其中既

无我，亦无我所。经常作如是观，就能淡化并

逐步瓦解我执。我执是一种意识作用，或执著

色身是我，或执著想法是我。其实，这纯粹是



272

人们赋予其上的错觉。而这种“我”的感觉，

是凡夫根深蒂固的惯性。任何一个念头产生时，

背后都有这个“我”在作用：我喜欢、我讨厌、

我要、我不要等等，几乎是不假思索的。

我们要修行、解脱，就必须摆脱这一错觉。

如果随此惯性摆布，苦日子是没有尽头的。所

有烦恼皆因我执、我所执生起，这种执著不仅

在于意识层面，更深深埋藏于潜意识中。但第

七识（末那识）本身不会修行，必须从第六识（意

识）建立正确寻思及智慧观照，也就是观察修。

观察修达到一定程度后，引发现量的观照。随

着观照力量的不断增强，第七识也将随第六识

的转化而转化。

【解脱道和菩萨道】

中士道，相当于声闻的解脱道。在以往的

修学中，声闻的解脱道和菩萨乘往往各行其道。

在经论方面，声闻乘的典籍中很少出现菩萨道

的内容，即使有也非常简单；而不少大乘典籍中，



273

对声闻乘的修行和声闻行人，多持贬低、批判

的态度，斥为焦芽败种。那么，解脱道和菩萨

乘的修行就无法相融吗？

汉传佛教是大乘，但绝大部分出家人的修

学，既有声闻乘的内容，也有菩萨乘的内容。

如受戒就是以声闻别解脱戒为主，当然，多数

人也同时受持菩萨戒。从另一个角度来说，我

们读诵大乘经论、修学大乘法门，是否就意味

着我们是菩萨道行者了呢？事实上，很多人的

发心都偏向个人解脱，或是为个人了脱生死，

或是为个人往生极乐，显然不是菩萨乘的发心。

怎样处理好解脱道与菩萨乘的关系？《瑜

伽师地论》就是典型，论中将三乘、五乘善巧

地结合到一起。近代大德中，太虚大师、印顺

法师也作了类似的建构。相比之下，《道次第》

的建构又有自身特点，即以菩提心统摄一切修

行。下士道也好，中士道也好，都是为上士道

服务的，皆可视为上士道的前行。如《道次第》

所建构的中士道修行，也不是以个人解脱为最



274

终目的，而是以此作为进一步修学上士道的基

础。

本论上士道的内容主要有四部分，一是菩

提心在大乘佛教中的重要性；二是菩提心如何

生起，介绍了“七因果”和“自他相换”两种

法门；三是菩提心与菩萨行的关系，即如何认

识方便与慧缺一不可，这也是《道次第》的重点；

四是菩提心生起后应如何实践，包括菩提心的

受持仪轨及六度四摄的修行。

三士道有正和共之分，就各个层面而言，

下士、中士、上士都是正的。而从三者的关系

来讲，又有共的部分。宗大师造这部论，目的

是将三乘行者统统引向大乘。不论下下根机还

是上根利智，皆可通过这种有次第的引导进入

无上佛果。

【《道次第》的核心内容】

《道次第》的建构，可归纳为两大传统、三

个核心。



275

两大传统，即《道次第》所继承的深观、

广行两大思想体系。深观乃般若正观，格鲁派

以《般若经》为最高依据经典，以中观见为无

上甚深正见，相关内容主要体现在本论“毗钵

舍那”的部分。广行即六度万行，依据典籍以《瑜

伽师地论》为主，对于如何发菩提心、行菩萨

道作了详细阐述。不仅揭示了菩提心对于佛法

的重要性，更澄清了方便与慧、菩提心与空性

等存在争议的问题。

三个核心，即出离心、菩提心、空性见。其中，

出离心是下士道和中士道的核心，目标为解脱

生死；菩提心是上士道的核心，目标为成就无

上菩提；空性见是止观的核心，因为成佛并非

外在的客观成就，而在于心行的圆满。

需要注意的是，菩提心和空性见很难截然

分开，当然，两者并非一体。胜义菩提心固然

蕴涵着空性见，世俗菩提心却未具备对空性的

体悟。再如二乘人，虽也体悟到空性，但缺少

利他之用，故无法引发菩提心。所以说，空性



276

与空性见、菩提心有共同之处，也有不同之处。

共同之处是具有平等、无限、广大的特征，不

同之处则以是否利他作为区别。

事实上，《道次第》的内容，在《阿含》、《俱

舍》、《瑜伽师地论》等经论中比比皆是。所不

同的，就在于宗大师的建构及对三乘的统摄。《道

次第》的殊胜即在于此，而不仅仅是在于内容。

打个比方说，他使用的原料虽然大众化，却根

据西藏民俗及当时教界的现状炒出了一道特色

菜，不但内容丰富，且适应不同人的口味。

【如何信受并发起菩提心】

佛菩萨的境界和我们的常规经验相距甚

远。如何才能真实信受？并非随便说一说就可

以解决，关键还要配合相应的修行和用心。若

仅仅依靠感性的“信”，力量既不够大，更难以

持久。惟有在心行上有所体证，才能心悦诚服

地接受。否则，无论信到什么程度，终归是有

限的。



277

原因何在？因为我们都是活在现有的心行

和境界上。而这现有的心行正是凡夫心，这现

有的境界，则是机械的、二元对立的境界。局

限于这样的浅见，自然难以体认佛菩萨的境界。

如《华严经》所阐述的事法界、理法界、理事

无碍法界、事事无碍法界，若对空性的理解没

有相当基础，必然无法透彻如此甚深的教法。

正如天台宗祖师所言：有教无观则罔，有观无

教则怠。教和观是统一的，只有将教理落实到

止观上，对佛法的理解才可能深入。否则的话，

仅靠意识层面来揣度，是极为粗糙而肤浅的，

且易出现师心自用的偏差。

任何心行的产生，皆有赖于因缘，唯识宗

对此阐述得十分清楚，如眼识九缘生、耳识八

缘生等。对于心行而言，有些因缘较易具备，

因为它们已形成巨大的力量和惯性，如贪心、

嗔心、我执等，无须观修即可任运自如。若是

菩提心也能同样轻而易举地生起，就说明修习

很有成效了。通常，父母对子女的爱极易生起



278

且深厚无比，反之，子女对父母的爱则较难生

起且相对淡薄。中国文化之所以特别提倡孝道，

正是因为这种心行力量较弱，才需要后天的着

力培养。

作为一种特殊的心行，菩提心的生起，比

之子女对父母的爱要困难百千万倍。因为子女

和父母之间，毕竟有着密切的血缘关系，有着

割舍不断的亲情。但能否对一切众生都生起平

等、无限的爱呢？对于绝大部分凡夫来说，可

能从未出现过这种心行。

菩提心的特征，可以简单归纳为三点：首先，

菩提心的对象是无限的；其次，应对一切众生

平等看待；第三，应当以利他为本。这样一种

心行，必须具足哪些因缘才能生起呢？《道次第》

中，为我们提供了两种观修方式，一是阿底峡

尊者所传的七因果修法，一是寂天菩萨所传的

自他相换法。

无论是学习《道次第》，或是依此修行，着

力点必然落实于菩提心。《道次第》的核心内容



279

为三主要道，其中，又以菩提心为统摄。自去

年以来，大家已听了不少关于菩提心的教法，

但不要因此失去感觉。要知道，佛法虽然博大

精深，但核心内容并不是很多，必须掌握的思

想纲领和修行训练也并不复杂。

“佛法无多子”，正是古德的经验之谈。事

实上，关键不在于我们听闻了多少教法，而在

于掌握了多少、领会了多少，更重要的是，能

用得上的有多少、真正产生作用的有多少，这

才是学法的根本。如果我们学到的一切无法付

诸实践，无法在生活中运用，无法落实到心行

中，即使学得再多，又有什么意义呢？无非是

“说食数宝”，没有丝毫真实力用。我们时刻需

要面对的，都是人生的实际问题：凡夫心、执著、

烦恼，这是无法回避的现实，也正是需要通过

学佛来解决的。

【受持菩提心的要领】

正如通过受戒纳受戒体一样，我们发心之



280

后，也应依循一些特定仪式受持菩提心，以此

坚定信念。

受持菩提心的内容，包括受持、守护和毁

犯之后的忏悔。受持仪轨之前，必须对菩提心

具有胜解，若无深刻认识，这种受持往往只是

徒具形式而已。然后以各种因缘促使这一心行

的发起，再通过相应的仪轨受持并巩固。受持

仪轨的本身，也是心理强化的过程，就像隆重

而如法的受戒仪式那样，能在我们的内心形成

戒体，产生深刻印象。

但仅仅依靠仪轨的力量还不够，必须在受

持后不断强化，否则这种心行会逐渐边缘化甚

至模糊不清。因为我们每天关注的事物太多，

心理活动也太复杂，若受持菩提心后不能善加

守护，往往会流于表面。如禅宗的修行，见道

之后还要保任，绝非见性就万事大吉。我们要

知道，任何一种心行的生起之初，并没有多少

力量。所以，更需要悉心守护。

所有心行的培养，都要通过重复和积累来完



281

成，菩提心也不例外。这种重复必须具有同一性，

才能见效。如果今天重复这个，明天重复那个，

看来似乎很是精进，却无法培养一种特定的心

行。就像我们学外语，必须经过一个阶段的强

化才能掌握，如果今天学点英语，明天听点日语，

往往只懂些皮毛。同样的道理，修法也要不断

巩固才会有力量。所以，宗大师又为我们提供

了守护的修法。

守护的关键，一是忆念修习菩提心的胜利，

一是忆念舍弃菩提心的过患。《道次第》中，修

习任何一法之前，首先让修学者了解修习此法

的胜利和不修的过患。因为凡夫总是在得失之

间徘徊，宗大师深知这一心理，特别为此建立

了相应的修学套路。

从这个角度看，《道次第》的修行正是建立

在利益之上：修每一法都有不同的利益，而所

有这些又汇归于究竟的利益，那就是成就佛果。

不断思维胜利与过患，菩提心在我们心中的地

位就会逐步加强。同时，还要昼夜三时念诵发



282

心偈：“诸佛正法贤圣僧，直至菩提永皈依，我

以所修诸善根，为利有情愿成佛。”

更重要的是，将生活中一切顺境和逆境作

为巩固菩提心的增上缘。否则，即使每天能以

一定时间在座上观修，但平时却不懂得善用其

心，仍以习惯的心行思考和做事，最终成就的

往往还是凡夫心。事实上，我们的心行一不留

神就会进入凡夫心中，因为这是它最熟悉的轨

道。尤其在出现逆缘时，甚至会想到退心。一

旦这些念头出现，必须及时设法化解。

成就菩提，还必须去除夹杂其中的凡夫心。

我们在布施时，会出现悭贪的心理；持戒时，

会搀杂恼害众生的心理；修忍辱时，会夹带嗔

恨的心理。世间有修养的贤达之士，若能将嗔

恨心修得弱一点，遇到逆境时，也能具备相应

的排遣能力，但终究是不彻底的。只要还有我相、

人相、众生相、寿者相，便不能将嗔恨心连根

拔出。佛教的修行，则是要从根本上克服并战

胜嗔恨心。在断除嗔心这一点上，声闻乘和菩



283

萨乘是一致的，没有任何区别。但菩萨道的忍

辱还有着更宽泛的内容，包括耐怨害忍、安受

苦忍和谛察法忍。

当凡夫心出现时，要及时忏悔，以免使修

行出现偏差。所以，在受持菩提心这部分内容中，

宗大师特别将忏悔作为受持、守护之后的重要

内容，确有其深意。惟有彻底消除凡夫心，才

能成就纯正的菩提心。

【关于自他相换】

在修自他相换法时，关键的一点，是不要

落入到对业相的执著中。也就是说，不应在相

换的“我”和“他”之间构成对立的自性见。

一方面，感觉“我”在接受“他”的一切；另

一方面，存在对业相的执著，感觉我吸收了一

些“东西”（对方的恶业、烦恼等）。如果不能

摆脱这种心理，自他相换修起来会很痛苦。

著相产生的心理力量很强大，比如我们吃

东西，如果听人说其中有个虫子，立刻会觉得



284

很难受，虽然我们咀嚼时并无任何异样的感觉。

即使这个虫子并不存在，但只要我们在意识中

认可了它，同样会给自己带来心理困扰。所以，

修自他相换法时，不要给自己这样一些“暗示”，

不要沉溺于对业相的执著中。

将心比心也可理解为自他相换的一个层面，

但与自他相换有程度深浅的不同。自他相换的

基础是破我、利他，以此对治凡夫无始以来形

成的执我、排他的坚固习性。在凡夫的感觉中，

他是他，我是我，他的快乐与我无关，他的痛

苦也与我无关。这种对立，正是修习自他相换

的最大障碍。

如果仔细研究《道次第》有关自他相换的

修习，会发现它所破除的正是自他对立，而不

是自始至终贯穿着自他双方。事实上，并没有

一个自性的“自”，也没有一个自性的“他”，

如果不能破除这种自性的“自”和“他”，无论

怎样高喊利益众生，终归是有限的。从因缘法

来说，自他都是因缘的假相，既没有“我”，也



285

没有“我所”。一旦打破“我”和“我所”，自

他之间的鸿沟就不复存在，我们和众生就真正

融为一体了。也惟有做到这一点，才能生起佛

菩萨那样的“无缘大慈”和“同体大悲”。

在空性的层面上，自他是不二的，正所谓

“心、佛、众生三无差别”。真正的利他，必须

建立在这个层面上。所以说，自他相换修到一

定高度是没有“自”、“他”之分的。

我们还要知道，自他相换的“爱执”，不能

理解为“执著”于一个或几个具体对象，因为

自他相换是以一切众生为所缘对象。在凡夫的

心行上，可能执著于一个或几个具体对象，却

无法对一切众生产生爱执。事实上，爱执一切

众生，本身就是突破“执著”的表现。否则的话，

绝对无法利益一切众生。反之，若能关爱一切

众生，已是佛菩萨的大慈大悲，而不是凡夫有

限的慈悲心了。



286

【菩萨道的修行】

成佛，就是菩萨道的成就。

菩萨道的内容是六度、四摄，这些内容我

们太熟悉了，甚至熟悉得失去了感觉。可能还

有人心存疑惑：修习这些难道会成佛吗？在某

些人们心目中，以为成佛需要一些神奇密法或

特殊手段才能实现。事实上，成佛的修行不外

乎六度、四摄，关键在于这些行为是否纯粹，

是否达标。

《道次第》中，宗大师在建构六度的修行时，

每一度皆从三个方面进行诠释：

1．自性：即每一法所具有的体，并非“自

性见”的自性。每一度的产生皆有自身的心理

基础。只有了解各种心行的特征，才能确定它

是否生起。此外，还应注意每种行为圆满的标

准是什么。以布施为例，是否要让一切有情都

得到利益，或是让天下众生都丰衣足食，才算

布施圆满呢？如果这样，显然是做不到的。因

为众生无量无边，即使我们尽未来际地修习布



287

施法门，也难以一一满足他们的要求。

我们要知道，布施圆满是体现于自身的心

行。其中包括两个方面：一是对所有众生都能

生起利益之心，无一人为舍弃的对象；一是对

自己所有的东西全部都能慷慨布施，无一物不

愿给予。因为布施的心理特征，还在于对悭贪、

吝啬的克服。若能做到这两点，布施也就圆满了。

2．差别：即种类。例如，布施有法施、无畏施、

财施之分。对于三者的次第，宗大师根据各自的

意义和重要性作了安排，和其他经论有所不同。

3．生起：作为菩萨道的修学项目，六度、

四摄须在心行中得到落实，否则也不能发挥作

用。这就涉及布施心如何生起的问题。《道次第》

中，每一度都是从正反两方面进行观修。如布

施心的生起，是以思维布施功德和悭贪过患着

手的。

需要注意的是，六度之所以成为波罗蜜，

是基于菩提心和清净见。惟有具备这两个前提，

六度才能“升级”为波罗蜜，成为圆成无上佛



288

果的资粮。

【大乘的慈悲和声闻乘的四无量心】

大乘的慈悲和声闻乘四无量心的修习，都

是缘一切有情生起慈和悲，在用心上似乎很接

近。那么，两者区别何在？我们可从发心起点、

发心之量、最终成就三方面进行考察。

作为心所之一，每个人都有或多或少的悲

心。四无量心的修习，正是在培养、壮大这份

悲悯之心。至于壮大到什么程度，则取决于修

习的方法和力度。菩萨之所以具有无量悲心，

关键是以菩提心为前提，以利益一切众生的意

愿为基础。具备这样的发心，就能将悲悯的品

质发挥到极致，具有无限的广度和深度。广度，

即利益一切众生；深度，则是建立在对空性的

认知上。这种极致，正是十方三世一切诸佛所

具有的大慈大悲，也是菩萨道与声闻发心的区

别所在。

不过我们也要看到，一些依四无量心修行



289

的南传佛教行者，慈悲心和利他心都很强。可

以说，解脱道的法门中，四无量心的修行最容

易和大乘接轨。

【止观的实质】

《道次第》建构的实修理路，指导我们将本

论阐述的各个法门落实于心行。一切教理能否

在心行上产生作用，归根结底，不外乎止观。

从这个意义上说，所有经教都是为止观实践服

务的。

止是安住修，观是观察修，在我们现有的

心行上都可以做到，并非以往想象的那么深奥、

复杂。当然，高层次的观修必须有明眼人指导，

并具备正知见和较好的心行基础，否则很难契

入，这需要等待时节因缘。除此而外，普通的

安住修、观察修属于止观修习的基础层面，要

求就没有那么高了。

止观的实质是什么？无非是心和境。我们

的世界，是心和物的世界，能和所的世界。



290

从能缘来说，凡夫的心总是像无主孤魂般

漂泊不定。止所做的，正是帮助我们将心安住

于正念的状态，并使这种状态保持延续。若不

通过相应的禅修训练，心往往在散乱和掉举间

跳荡，片刻不能安住。

从所缘来说，若欲使心安住，必得将心系

于某一善所缘境上，同时对所缘境有正确观照。

凡夫往往对境界充满错误判断，这种错觉又使

凡夫心不断增长。必须以观察修转化这些不良

心态，调服种种妄想，以正见对境界保有智慧

观照。

止，又分有所止和无所止。通常，修行是

从有所止开始，安立一所缘对象，然后将心住

于其上，不再四处攀缘。止的特点，是无分别。

若以佛法正见对此特定对象作深入观察和思考，

则是观。观有深浅之分，亦有比量和现量的不

同。有分别为比量，无分别为现量。契入空性

时固然是无分别，但之前应以比量观修为基础，

否则往往会不辨是非。比量观修的方式为推理、



291

探究，一切烦恼皆源于错误观念，必须通过观

察修和正思维将其调整过来。若能以般若智慧

透视世间，远离颠倒梦想，烦恼便无立足之地，

内心自然也能随之调柔，是为“无所止”。

真正要观到如梦如幻，仅仅靠比量的知识

或闻思之见，是不容易做到的。如果对空性没

有体悟，看到的一切都是实在的，所以才会将

色身当做是我，将想法当做是我。必须切身体

悟到一切现象背后的空性本质，并安住于这一

层面，所见皆为缘起影像。如能了知一切皆如

幻如化，不再有所执著，也就无所谓出离不出

离。因为断除贪著的本身，就是一种出离。出离，

并非出离环境，而是出离对环境的执著。

《道次第》的基本构架是三士道，其中，止

观部分虽然为上士道的修学内容。事实上，在

道前基础的略示修法中，已将止观作为整个《道

次第》修行的核心之一。也就是说，三士道的

各个法门都要落实到止观上。可见，止观是佛

法修行的关键所在。



292

【分别与无分别】

从用心来说，分别和无分别代表了两个不

同的层面。

六祖惠能接引慧明时说：“不思善不思恶，

正与么时，那个是明上座本来面目？”便是从

无分别入手。临济禅师上堂开示道：“赤肉团

上有一无位真人，常从汝等诸人面门出入，未

证据者看看。”时有僧问：“如何是无位真人？”

师下禅床一把抓住他：“道，道！”这位僧人正

想着，临济却将他扔到一边，这也是从无分别

入手。

这些方法非常猛利，但对于一般人来说，

截断众流并非易事。故禅宗修行也有从分别入

手，如参话头，参“一念未生前的本来面目”，

参“父母未生前的本来面目”，就带有一定推理、

探究的色彩。可见，禅宗修行既有从分别契入，

也有从无分别契入。

当然，禅宗从分别契入法性，有别于《道

次第》所强调的分别的重要性及从分别进入无



293

分别。《道次第》认为：修行中，首先应从分别

获得无我慧，如此才能契入无分别。也就是说，

契入空性时虽是无分别，但契入前却必须以分

别为基础。因而，《道次第》特别强调通过闻思

经教建立分别的无我慧，非常重视思维观察修。

而思维观察修的理路，恰恰和唯识很接近。

唯识宗的修行是从分别、观察、思维入手，

如加行位的四寻思、四如实智。所谓寻思，是

对所缘对象的名、义、自性、差别进行思维。

我们的世界，无非是由名和实构成的。如“书”

有书的名称，有书的实体；“房子”有房子的名称，

有房子的实体。

一般人在认识境界时，会对事物的名、义

产生自性和差别的执著。缘名时，认为名是实

在的实体。看到书，觉得这就是“书”，看到房

子，觉得这就是“房子”。进而在其上赋予自性

和差别的执著，认为这个名称好听，那个难听，

我喜欢这个名称，不喜欢那个名称。同样，我

们还将物质现象执为实体，因之产生自性见。



294

我们会认为桌子是实实在在的，并对它进行好

看、难看或是喜欢、不喜欢的分别。任何事物，

只要通过我们的意识，都会产生一系列执著。

唯识家将此称为遍计所执，正是它们，障碍了

我们对空性的契入，使我们看不到真理。

若要契入诸法实相，就应对世界进行重新

认识，而这一认识须通过观察修完成。四种寻

思，即对事物的名、义、自性、差别进行重新

思考。通过正确思维，认识到这些名、义、自

性、差别无非是因缘和合的假相，进而产生如

实智，即名的如实智、义的如实智、自性的如

实智、差别的如实智。由四种寻思引申至四如

实智，进而契入空性。

这一修行理路，和《道次第》重视观察修、

思维修，从分别进至无分别的思路基本相应。

通过观察修，可以使我们获得无我的正见和智

慧，以此指导修行，就不易出偏差。如果依通

常所说的顿、渐而言，这是一条渐修之路，是

稳健的、大众化的道路，所有人皆可按此方法



295

修习，不会有危险性和副作用。唯识和《道次第》

的修行，都有这个特点。

直接由无分别入手，虽然速度较快，但对

根机的要求很高，对老师的要求也很高。根机

不利，或是老师手段不高明，都无法修起来。

另外，若无正见作为基础，危险性也极大。就

像登山之路，捷径往往是在悬崖峭壁中，若非

胆识过人，身手矫健，选择捷径无异选择绝路。

当然，若是行人根机很利，并有具格善知识为

指导，亦可直接由无分别契入空性。如汉传佛

教的禅宗和藏传佛教的大圆满、大手印，都属

于此类修法。

【分别与执著】

分别，有地前分别和地后分别之分。《道次

第》的观修主要指地前分别。宗大师认为，地

前的修行，应从分别获得无我正见，然后进入

无分别。格鲁派的这一修行套路，和唯识的修

行极为相似。



296

至于在分别过程中，有执著还是没有执著？

执著是从少到多还是从多到少？倒也不能一概

而论。凡夫的分别皆带有执著，而行为由意识

投射出来，难免夹杂执著成分。只要发心纯正、

有力，带点执著并无太大妨碍，不必过于恐惧。

随着观修和闻思正见的增强，这种执著也在不

断消融。在地前修行中，经由暖、顶、忍、世

第一的递进，不断消泯能和所。

佛菩萨的智慧，包括根本智和后得智。地

上菩萨证得根本智后，进而生起后得智。根本

智为无差别的智慧，其作用是证得空性；而后

得智代表差别的智慧，其作用是分辨诸法差别。

在差别智的层面，能了知万法差别，但这种差

别又是以无差别智为前提，虽分别而无执著。

二智代表心行的两个层面，可以同时作用。所以，

在佛菩萨的境界中，是“能善分别诸法相，于

第一义而不动”，“终日分别，未尝分别”。

当然，在有些情况下，尤其是在凡夫身上，

分别与执著确实难分难解。因为无始以来形成



297

的思维习惯，凡夫在分别的同时，往往带着执

著。所以说，分别和执著在某些情况下是等同的，

在某些情况下又是不同的。

所有的修行，无非是将缘起的因缘法和粘

在因缘法上的我法二执分离，或者说断除。以

这本书为例，它是缘起的现象，本质上没有你

或我的属性，亦非一成不变，而是法尔如是。

可当我们花钱将这本书买来后，就在其上粘贴

了“这本书是我的”这一感觉，即我执。这种

感觉不是书本身所有的，而是我们人为制造的。

这个感觉是我们粘上的，也只有制造者自己能

够感觉，别人也未必看得出。如果将这本书放

到大街上，有人知道这本书就是“我的”吗？

现在，我们再粘上一个感觉：这本书很好看。

这个感觉也只有我们自己认可，或许其他人会

觉得这本书非常无聊，那个感觉又是他粘上的。

可见，这些感觉和书本身是两码事，正所谓“一千

个读者，就有一千个哈姆雷特”。如果仅仅是看

到这本书，而未粘上任何感觉，可能像飘过的



298

影像一样，不留任何痕迹。如果是这样，这本

书对于我们就只是缘起的现象。

在唯识理论中，将缘起现象和我们投射其

上的感觉影像作了区分，且阐述得非常清晰。

分别代表着依他起，执著代表着遍计所执。在

这一点上，唯识见比中观见更为细致。

【《道次第》修学规则】

最近，我给“《道次第》专修班”学员提供

了一个学习规则。按照这几个步骤，学习才会

落到实处。

第一步，理解论文本身。对《道次第》的

文本，从每个词到每段话都要理解透彻。大家

可以根据我在研究所的课程录音，同时对照《略

论》原文学习，这样才会吃得更透，记得更牢。

第二步，理解文字开显的义理。因为文字

是表法的，是载道的，其中蕴含着无量法义。

我们不仅要理解文字本身，更要认识文字开显

的佛法义理，认识每个环节的修学原理和彼此



299

关系。

第三步，依法解决人生问题。每部经论都

是围绕若干问题展开，所以，学习中要有问题

意识，要围绕问题来理解，而不是埋头苦学，

却不知学了究竟用来解决什么。《道次第》每一

部分的内容，都是说明某个问题，然后提供对

这一问题的看法或解决方式。如果脱离实际问

题，所学就会抽象而空洞，就是干巴巴的说教。

但我们结合自身问题来理解，就知道，这些道

理都是围绕人生或修行的某个问题，具有很强

的实用性。

然后再去思考，《道次第》对这个问题的说

明是否合理，是否让我们发自内心地信受。如

果仅仅觉得祖师那么说，姑且一听，这种接受

是没有力量的。惟有反复听闻，不断思维，直

到内心完全确认，法才能对我们产生作用。比

如念死，论中提出三点。一是死王必来，二是

死期不定，三是死时除佛法外余皆无益。我们

依此思考，看看是否还有疑问。若有疑问，就



300

有针对地予以解决。包括佛法所说的无常、无

我、涅槃寂静，都要一一思考。无常，是不是

真的无常？当我们通过观察发现，世间确实找

不到任何常的东西，这个无常观才会变成自己

的智慧。否则只是书本上的，好像也知道，但

终归隔了一层。就算把三藏典籍背诵下来，如

果不去运用，和人生究竟有多少关系呢？所以，

需要通过思考来消化。思考到确信无疑之后，

才会产生胜解，也就是坚定不移的信解。在佛

法修行中，胜解行地是一个重要阶段，资粮位、

加行位都属于胜解行地。

第四步，将佛法观念落实于心行，成为自

己的认识，自己的观念。这需要有一个磨合过

程。每个人都不是一张白纸，而是有自己的观

察方式和处理习惯。这种习惯来自无尽生命的

积累，具有强大的惯性。我们虽然学了一点佛法，

但只是在概念阶段，尚未形成心行正念。这就

需要通过修行来解决，一方面是摆脱不良串习，

一方面是培养正确观念。这两种修习要轮番进



301

行，在反复摆脱和培养的过程中，使佛法正念

逐步取代原有串习。

第五步，以正念解决实际问题。我们已具

备相应的佛法正见，懂得从佛法角度看待问题，

接着还要学会运用。面对每个问题，在第一时

间，就要以正念而不是固有习气对待，使错误

观念没有活动机会。只有这样，心才能进入和

解脱相应的轨道，否则就是和轮回相应的轨道。

这两条路非此即彼。如果选择解脱，就要不断

培养并加强正念。开始时，正念就像婴儿一样，

虽已出生，但还需要精心呵护，不然随时会有

夭折的可能。建立一个修学氛围，也是帮助我

们培养正念的重要助缘。如果身处五欲六尘，

那些和轮回相应的妄念就会得到成长。在呵护

的同时，还要不断运用正念，在解决问题的过

程中，完成心态的调整，完成生命轨道的改变。

生命轨道就是我们的心灵轨道，所以，轮

回之根也在内心，是内心对某种对象的渴求。

这种渴求促使我们去追逐，在追逐中，渴求又



302

在增长，推动下一轮追逐。因此，每种心念都

会发展出不同的生命形态，发展出不同的轮回。

不必等到来生才去轮回，现世就在轮回。追求

权力的人，每天在官场轮回；追求财富的人，

每天在商场轮回。从事各行各业，就是在制造

各行各业的轮回。惟有依戒定慧解除内心迷惑，

才能解除轮回之根。



303

《道次第》修学释疑

——2008 年秋讲于苏州道次第专修班

问：为什么法师这几年提倡《道次第》的

学习？

答：之所以将《道次第》作为学习重点，

是特别针对大众目前的修学现状而设置。在今

天这个时代，我们所接触的信息量极为庞杂。

事实上，不必说佛教各宗各派，仅一宗典籍都

难以完整掌握。这种广泛而无序的涉猎，使学

人普遍存在不得要领的问题。

而《道次第》的特点正是在于，为我们提

供了一个常规的修学套路。

在人生道路上，似乎有无数可能的选择。

但归根到底，无非是两个选项，一是轮回的道路，

一是解脱的道路，这也是截然不同的两个方向。

《道次第》所指明的，正是帮助我们走向解脱、

走向菩提的道路。既有理论的引领，也有实践

的指导。当然，这也是佛法所有经论的共性。



304

而《道次第》的特色在于，它所提供的套路特

别简明，且应用面极广。不仅适合业余学佛的

在家居士，即使对专业学习的佛学院学生也很

有帮助。

不少佛学院的学生，辗转读了好几个佛学

院，经典看了很多，但对佛法的了解依然是局

部而片面的，缺乏系统认识。这也是学佛过程

中容易存在的误区，只是停留于书本性、知识

性的学习，不具备融会贯通的能力。所以，在

我们研究所的初级教育中，始终把《道次第》

作为一门重要课程。

问：如何通过《道次第》的学习，使我们

从轮回轨道中走出？

答：我们现有的每个心念，都是和轮回相

应的，都是在建立轮回的因果。而学佛所建立的，

是解脱的因果，是和解脱相应的心念。在此过

程中，不仅要有相关知识，更需要调整心行的

技术，需要在不断重复中加以巩固。

当正念尚未生起时，说得再多，也只是一



305

种说法。因为你仍在轮回轨道，然后说一些解

脱的话。当然，如果本着交流探讨的目的来说，

也是学习方式之一。但不少人对佛法有了一知

半解后，就热衷于夸夸其谈。这样的说，无异

是井蛙语海，夏虫语冰，不仅没有任何力量，

还将成为凡夫心的增上缘。因为你是以我执的

心在说，以炫耀的心在说，以是非的心在说。

最后甚至就会以为，佛法是用来说，而不是用

来做的。

对修学而言，《道次第》规划的框架是地图

式的，不仅标明了起点和终点所在，还对其间

经历的每个阶段有详细说明。我们要做的，无

非是熟悉这张地图，然后按图索骥地走下去。

我们所走的这条路叫做解脱道，其终点就

是解脱。成佛，则是解脱的延伸，是把证得的

解脱智慧和能力延伸到一切众生身上。

明确这个目标之后，还需要了解它的方法

和手段。在开始阶段，我们需要熟悉《道次第》

所提供的书面知识，具体到每一步应该怎么走，



306

论中都有清晰的引导。进而通过思维修和观察

修落实于心行。这种落实的结果，就是摆脱凡

夫心，建立和解脱相应的心态。凡夫心，就是

我们固有的贪嗔痴；和解脱相应的，则是依正

见而有的正念。

心念虽有种种不同，但从本质而言，无非

是两类。一是轮回以及和轮回相应的心理，一

是解脱以及和解脱相应的心理。非此即彼，别

无选择！

我们现有的，正是轮回以及和轮回相应的

心理。学佛所要建立的，则是解脱以及和解脱

相应的心理。这是两个无法兼容的系统，不摆

脱轮回的心灵系统，就难以进入解脱的心灵系

统。不少人对解脱有畏难情绪，对成佛更觉难

以企及。事实上，每个人内心都具备解脱的潜力，

成佛的潜力。关键是进入这个系统，然后将这

一潜在力量激发出来，使之逐渐壮大。

问：本论的修学重点是什么？



307

答：《道次第》的学习，首先是要把握本论

的主要内容。从道前基础到下士道、中士道、

上士道，每一阶段的学习内容都是由诸多问题

组成。如道前基础的重点是如何正确闻法，暇

满人身的意义，然后是依止法。下士道的重点

是念死无常、念三道苦、皈依三宝、深信因果。

然后还要认识到，每个问题是帮助我们建立什

么观念，在应用过程中又该完成怎样的心行转

化。

此外，还要把握每个阶段的核心修学内容，

如下士道的核心是皈依，中士道的核心是出离

心，上士道的核心是菩提心。其中，又以皈依

为一切修行的基础。皈依是代表生命轨道的调

整，是从自我中心的凡夫轨道中走出，进入以

三宝为中心的道路。这就需要对三宝生起信心，

然后修习依止法。通过身心的依止进入修学状

态，我们对三宝的信心有多少，就能获得多少

佛法的受益。

这种信心和依止，同样适合对《道次第》的



308

学习。因为凡夫心是跳跃不定的，很容易被诱惑，

今天听到这儿有活动，明天听说那里来了上师，

整天东跑西颠，最后一无所获。这就需要通过

修习依止来排除干扰，摆脱诱惑。我们选择《道

次第》作为这一阶段的学修重点，对本论及依

止师必须生起信心，然后安心学修。否则，学

习是难以奏效的。

问：《道次第》适合什么受众？怎样将学修

落到实处？

答：《道次第》是为大众施设的常规修学道

路，就像建楼，先要把地基打好，然后进入第

一层，再是第二层、第三层。若不遵循这一次第，

修行就会因基础不牢而出现问题，或是修不上

去，或是像地基不稳的楼房那样，随时都可能

轰然倒塌。

当然，世间没有绝对的事。每个人的生命

起点不同，说不定谁就是大菩萨再来。你看六

祖慧能，听到《金刚经》就直接契入空性，并



309

不需要经历多少基础建设的阶段。但保险起见，

即使你上根利智的人，遵循这一次第也不会白

费功夫。因为佛法修行不是说明心见性就什么

都搞定了，其实，见性只是修行的开始而非终

结。之后还要修道，还要清理无始以来的思惑、

烦恼和生命串习。

我们靠什么解除串习？在证得空性前，主

要是通过受持戒律，通过念死无常、念三恶道

苦的观修，使串习逐渐转弱，进而不起现行。《道

次第》的业果部分就告诉我们，从心念生起到

形成生命现象的因果关系。若将其中的轮回因

果搞清楚，了知每种烦恼形成的基础，就能找

到合适的对治角度，达到四两拨千斤的效果。

因为所有问题都在于我们的设定，以及对

设定的执著，所以关键要使我们的认识与法相

应。比如对暇满人生的认识，是帮助我们重新

确立价值观。我们学习暇满、义大、难得之后，

能否将这一思考落实到心行？仅仅知道暇满、

义大、难得的字面意思是不够的，是用不起来



310

的。那样的话，我们处理问题时仍会回到固有

观念的轨道，而这个轨道就是串习，就是轮回。

学习《道次第》，是帮助我们建立和解脱相

应的心念。关键在于，将其中法义转化为自身

观念，进而在生活中不断实践。否则，学得再

多也没用，把三藏十二部倒背如流也没用。

问：学习《道次第》的同时还在修四梵住，

怎样使两种学修结合起来？

答：从修行来说，四梵住也是很好的法门，

但在一定修学阶段，所学和所修必须相应。所

以我们学习《道次第》时，应该针对《道次第》

所说的每一法进行观察修和思维修。否则就会

像论中所说的那样：“有如驰马，先择马场，场

所既定，辔勒乃施。倘于一处先习闻思，别于

他方另求修证，异道以驰，如何而可？”一个

人选了马场，却在别处跑马，前期所做的准备

工作就派不上用场了。

《道次第》不仅有理论建构，本身就是次第



311

分明、由浅至深的修心引导。如道前基础阶段

的思维暇满、义大、难得，就是帮助我们确立

价值观。每个人都有自己的价值观，我们觉得

重要或不重要，有时间或没时间，做什么或不

做什么，都是这种价值观的具体应用。正是这

种价值观决定了我们的取舍，决定了我们的行

为。

我们是选择轮回还是选择解脱？这是一个

大是大非的问题。若能真切认识到人身价值，

认识到轮回过患，自然会对修道生起迫切之心。

在原则问题上确定下来，今后的修行就顺理成

章，水到渠成了。否则，心还是会被轮回的盛

事牵着跑。

因为执著就是所有烦恼的源头。如果我们

透彻轮回本质，知道这无非是一个泡沫，其本

质是痛苦的，还会患得患失吗？还会心存期盼

吗？世间所有的束缚，都是因为我们在乎。因

为在乎，就割舍不下，就难分难解。倘能解决

这个问题，修行的最大障碍就迎刃而解了。



312

修行，不仅是坐在那里观照或念佛。如果

观念没有调整到位，仍会不断制造烦恼，制造

束缚。这也是很多人修行有年却习气依旧的原

因所在。因为观念会制造心态，世间种种会对

我们产生什么影响，关键就在于我们怎么看。

如果这种设定来自无明妄想并被我们所执著，

烦恼必会随之而来。反之，如果在面对一切现

象的当下就具备正见，它就不会对你构成任何

影响。当下就是解脱！当下就是清净！

我们现在既然学习《道次第》，就要严格按

照论中的步骤逐一落实，才能保障这一阶段的

学修效果。

问：解脱道与菩萨道是什么关系？　

答：佛教虽有很多宗派，但无论什么宗派，

都要汇归到解脱道和菩提道的根本。此外，还

有作为基础的人天乘。这就是《道次第》建构

的三士道的框架，一是做人的道路，为下士道；

二是解脱的道路，为中士道；三是成佛的道路，



313

为上士道。

三者又是怎样的关系？关于这个问题，不

同宗派会有不同观点。在大乘佛教地区，不少

人对声闻乘不以为然，觉得那是自了，是小乘。

而在南传佛教地区，又有大乘非佛说的排斥。

这和佛教在不同地区的传播情况有关，也和过

去资讯闭塞、缺乏沟通有关。声闻学者所接触的，

就是声闻圣典，自然以此为至尊。而在大乘佛

教地区，从经典中看到的，都是以大乘为究竟

了义，而声闻虽能成就解脱，却不像佛陀那样

悲智圆满，自利利他，是为焦芽败种。

那么，解脱道跟菩萨道究竟应该是什么关

系呢？

我觉得，过去那种将解脱片面定位为小乘

修学项目的观点是不对的。事实上，解脱是三

乘佛法的共同核心。不论大乘还是小乘，都需

要通过正见修习止观，成就解脱，这是所有宗

派的核心所在。声闻行者固然需要解脱，菩萨

行者同样需要解脱。关于这个问题，宗大师在《道



314

次第》中明确指出：“夫以惑业所制，流转世间，

为众苦所逼者，自利犹且未能，况云利他者哉。

此乃一切衰损之门，菩萨较诸小乘尤应厌离而

灭除之。而于悲愿自在，受生世间，则应欢喜焉。”

可见，菩萨比声闻更应希求出离，希求解脱，

因为他们还有责任将这份解脱的经验和能力带

给众生。所以，大乘佛法的不共之处是在菩提心，

也就是利他之心。如果你已成就解脱或具备解

脱经验，就有责任进行传播，广为弘扬，成为

解脱的推销员，成为解脱的播种机，使众生从

中得益。

怎样才是最好的利益众生？不是说给他吃

的喝的，这些帮助很多人都有能力来做。传播

并教授解脱的经验，才是对众生长久的帮助。

正如《金刚经》所说：“诸菩萨摩诃萨应如是降

伏其心，所有一切众生之类，若卵生、若胎生，

若湿生、若化生，若有色、若无色，若有想、

若无想，若非有想、若非无想，我皆令入无余

涅槃而灭度之。”可见，发菩提心就是要令所有



315

众生进入无余涅槃，彻底平息生命内在的迷惑

烦恼，获得解脱能力。

如何帮助众生平息生命内在的迷惑和烦

恼？不仅要拥有理论知识，还要具备相关的能

力和经验。否则，众生接受这种知识后可能不

会用，还是等于零。所以，具备解脱的能力后，

应进一步发起菩提心，将这种经验传授给众生，

而不是独享解脱之乐。

从这个意义上说，菩提心就是出离心的一

种延伸，菩萨道就是解脱道的一种延伸。如果

忽略解脱的基础，自己尚流转六道，无力出离，

拿什么利益众生？那样的菩萨，不过是泥菩萨

过河，自身难保。

问：什么是正见？什么是佛性？

答：正见是帮助我们简别是非的尺度，也

是指导我们认识真理的方法。从世间层面来说，

正见就是与事实相符的认识和观念。从出世层

面来说，正见就是空性见，是断除烦恼、证得



316

解脱的能力。

佛陀施设教法的目的，无非是要指引众生

破迷开悟，证得宇宙人生的最高真实。但众生

根机有种种不同，所以就根据不同对象，提供

契合各自根机的认识角度及解决方法。不同的

见，正是代表不同的认识角度。在《阿含》经

典中，是以苦空、无常、无我为正见。而我最

近在“第三届菩提静修营”所讲的“《心经》的

般若正观”，则是以般若正观作为观察方法，在

认识每一事物的当下，了知它是无自性的，是

空的。

佛性出自如来藏的见地，这一系统的经典

认为，众生内在的佛性是本自具足，圆满无缺

的。这个观点会给学人带来极大信心，而弊端

在于容易形成常见。如果认为众生内在的佛性

是真实且常恒不变的，就会落入常见，这和外

道的我执并无本质不同。只有在无所得的心行

中体认生命内在觉性，才不容易出现弊端。在

有所得的情况下，无论你执著一个什么，其实



317

都是我见，是妄想。《道次第》属于中观应成见，

和如来藏的见地并不一致。

问：正念和菩提心在修行中有什么作用？

答：我们希望解脱、成佛，就必须发展和

解脱、成佛相应的心理，然后不断巩固。这种

正念的成就，也是对治妄念的力量。否则，当

妄念生起时，你靠什么去对治？逃避是不起作

用的，根本的解决之道，是依正念来对治。

正念的选择，又和我们的价值观有关。因

为心念的建立需要背景。你要什么？如果你要

的是五欲六尘，那就是妄念之根，就会源源不

断地从中萌发妄念。反之，如果你觉得五欲六

尘虚幻不实，它就不会在你内心形成相应的念

头。

修行是要善用其心。轮回的根源在哪里？

就是我们内心的迷惑和烦恼。如果我们不想轮

回，首先要解除内心制造轮回的根源。这就要

对人生方向有明确选择，并落实到脚下。其实，



318

路就在我们当下的每个起心动念。正是它们，

决定了未来生命的发展方向。因为每个心念的

不同属性，都左右着我们的人生道路，影响着

未来的生命方向。

所以，修行就是修正我们的心行，不是修

正别人。认识到这个道理后，修行就不再是一

件很难的事了。难的原因是什么？就是因为我

们不清楚，因为用力方法有误。

菩提心虽是上士道的内容，却贯穿着整个

《道次第》。无论学修什么法门，也无论做什么，

都要在菩提心的统摄下进行。

我们的内心有两种心态，一是凡夫心，发

展这种负面心态，会将我们导向轮回。一是善

心所，发展这些正面心态，会将我们导向解脱。

发心就是我们做每件事时选择哪种心，发展那

种心。同样一个行为，若以贪心去做，就是在

发展贪心，最终成就的也是贪心。若以菩提心

去做，就是在发展菩提心，最终成就的也是菩

提心。



319

从这个意义上说，发心正是修行的根本所

在。

问：怎样理解佛法所说的精进？

答：佛法所说的精进，是在智慧指导下，

所解决的是我们的不良串习。所以它是有特定

内涵的，不是世间所有努力都能称为精进。

简言之，精进就是断恶行善的努力，正如

四正勤所说：未生恶令不生，已生恶令断灭，

未生善令生起，已生善令增长。我们所要止息

的，是轮回以及和轮回相应的串习；所要成就的，

是解脱以及和解脱相应的正念。怎样解决和轮

回相应的串习，培养和解脱相应的正念？这就

必须通过对《道次第》每一法的思维和实践来

完成。

我们需要知道，这一法义是要帮助我们形

成什么观念，形成后又如何应用，这个过程离

不开思维。一旦将法义落实于心行，发自内心

地认识到这一观念的重要性，无须太多努力，



320

它都会持续不断地产生作用。我们应该都有这

样的经验，凡是我们不觉得重要的事，即使有

人提醒，也多半是心不在焉，过耳即忘。而那

些我们觉得重要的事，不用特别想着，也会时

时浮现心头，徘徊不去。比如明天要参加一个

重要活动，晚上往往会辗转难眠，你告诉自己：

睡吧，不要想了。能不能马上睡着？为什么做

不到？因为你觉得这件事确实重要，确实还是

放它不下。

其实，修行就是要把这样的心理调动起来。

真正调动起来后，就不用着急了。而在调动之前，

必须如救头燃般精进努力。若能深刻意识到生

命在轮回中的险境，意识到暇满人身蕴含的价

值，自然就会全身心地认真对待。

精进不是著相，著相的精进很容易出现问

题。所以精进也要中道，不急不缓，就像弹琴

一样，弦不能太紧也不能太松。


